**核心课程：圣经神学**

**第四课：诸约中的国度**

# 导论

大家相不相信，我可以用十六个字总结整本圣经的叙事主线？这十六个字是：

**神的百姓、在神治下、生活在神的土地上。**

这一总结不能归功于我，这是圣经神学家高伟勋（Graham Goldsworthy）在他的名著《天国与福音》（*Gospel and Kingdom*）中对圣经叙事主线的总结。我们可以从下面几点来思考他所做的总结：

* 在创世记1-3章，神治理祂的百姓（亚当和夏娃），百姓生活在神的土地上（伊甸园）。
* 在创世记6章，神治理祂的百姓（挪亚及其一家），百姓生活在神的土地上（方舟）。
* 从创世记12章开始直到被掳，神一直要透过律法治理祂的百姓（以色列），让祂的百姓住在祂的土地上（迦南地），然而百姓悖逆以至于神使他们遭遇被掳。
* 然后从马太福音开始，我们看到一个完美地遵行上帝治理的人，那些透过信心与此人联合的就成为神的百姓，他们会在上帝的治理下将来在新天新地中永远与神同在，这是我们的盼望。

所以，我们可以用这十六个字来总结圣经的叙事主线：**神的百姓、在神治下、生活在神的土地上。**

欢迎大家来到圣经神学这门课的第四讲。我们在第一讲中对圣经神学做了一个概要的介绍，我们解释说“圣经神学”这个词是指着一种阅读和解释圣经的方法论或者说学科。借着圣经神学，我们把整本圣经联系起来读，我们把圣经看作是一个连贯的叙事，是神在耶稣基督里的救赎行动。

上周，我们好像来到了木匠工坊，然后我们打开了两个工具箱认识圣经神学的两个工具：

* 释经工具：这个箱子里有文法-历史解经法，以及文学体裁这两个工具帮助我们理解作者的本意。
* 故事大纲：我们常常向后看，再向前看，以在圣经的叙事大纲中定位本段经文的地位，并尝试理解这段经文如何指向基督。我们特别提到了五个工具：情节、主题、应许和应许成就，预表，以及圣经的延续性和不延续性。

今天，我们要继续使用这些工具来跟踪一个圣经神学主题，这一圣经神学主题和高伟勋的著述中特别提到的国度主题相关，那就是多个圣约中的上帝国度，我们称之为：诸约中的国度。

# 一、重新跟踪圣经叙事：留意圣约中出现的国度

“诸约中的国度”这一概念来自神学家彼得·简（Peter Gentry）和史蒂芬·魏伦（Stephen Wellum）合著的《诸约中的国度》（*Kingdom Through Covenant*，中文名暂译）一书。这一概念很简单：圣经从开始到末了都在告诉我们，神透过圣约建立祂的国度。而这些圣约构成了整本圣经的架构，就像现代建筑物中钢构件构成了整栋建筑物的架构一样。接下来我们会一同来看这些圣约，包括：创造与亚当之约、挪亚之约、亚伯拉罕之约、摩西和大卫之约、新约，以及圣约在基督和教会里的成就。

## 创造与亚当之约

我请大家翻到创世记1:1，圣经说：“**起初，神创造天地。**”神是宇宙的创造者，作为创造者他同时也是治理者和君王。从英文词汇的文法来看，我们可以说作者（author）拥有权柄（authority）。

我们在26-28节可以看到这样的权柄：神按着自己的形象创造亚当和夏娃，然后在28节，神赐福祂们并且命令他们：“**要生养众多，遍满地面，治理这地。**”神的治理是一个慷慨和授权的治理，祂透过授权并设定亚当和夏娃的生活界限来治理这个世界。

虽然创世记的头几章并没有用到“圣约”这个词，但是如果我们把神对亚当说的话和后面神与亚伯拉罕所立的约进行比较的话，我们得承认神就是与亚当立了约。

什么是约（covenant）呢？我们要给约下一个定义。神学家保罗·威廉森（Paul Williamson）在《圣经神学新辞典》（NDBT）中给“约”所下的定义是：“**一个由誓言来确认、被立约一方或双方保证应许或责任的郑重承诺。**”[[1]](#footnote-1)

神与亚当和夏娃之间的立约关系在第二章表现得尤为明确，让我们来看2章的15-17节：（讲义中有经文，但翻圣经更好，因为我们会沿着圣经的脉络看很多经文）

15耶和华神将那人安置在伊甸园，使他修理，看守。16耶和华神吩咐他说：“园中各样树上的果子，你可以随意吃，17只是分别善恶树上的果子，你不可吃，因为你吃的日子必定死！”

神给了亚当一系列的责任和保证，并且神应许说如果顺服就蒙福、悖逆就招致死亡和咒诅。神所说的话是确定的、是一个郑重的誓言，神用祂的话语立了约、也给亚当设定了界限。

用另一位神学家丹尼尔·伊莱泽（Daniel J. Elazar）的定义，“约是对关系的制度化。”[[2]](#footnote-2)立约包括了从其他关系中分别出来、聚集到一起，并且用一个道德上有约束力的协定在这个关系中设立界限和确定权柄。加入一个教会，或者建立一个教会，同样是一个立约的过程。

神如何在地上建立属祂的国度呢？圣经给我们的答案是：透过立约。神和亚当立约。

然而，创世记3章告诉我们，亚当和夏娃拒绝了神的治理和掌权，他们发动了一场革命。他们拿出自己的空白契约和笔，写下了自己的宪章，并且加冕自己成为自己的君王。

这样的革命成功了吗？他们成功地让自己免予受上帝的管辖、或者脱离了神的国度吗？

圣经从两个角度给出了否定的回答。首先，剑仍然在神的手中，即便神的手对亚当来说不再是可见的。第五章的家谱中几乎每个人都以“就死了”作为结局，神将祂应许的咒诅临到人类的头上。其次，人类仍然在神的治理和主权之下，这一点尤其在第二个约：挪亚之约中表现出来。我们接下来就来看：

## 挪亚之约

在创世记9章，神更新了自己对整个受造界原有的命令，请大家翻到创世记9章，第一节说：

神赐福给挪亚和他的儿子，对他们说：“你们要生养众多，遍满了地。”

注意，神在这里重新声明了亚当之约，但是你也看到在2-6节，神根据人已经犯罪堕落这一事实而修正了亚当之约。所以动物要惧怕人类，而政府一个权柄的基础（追讨杀人流血的罪）也在这约中被体现出来。我们来看5节：

流你们血、害你们命的，无论是兽是人，我必讨他的罪，就是向各人的弟兄也是如此。

以及8-13节：

8神晓谕挪亚和他的儿子说：9“我与你们和你们的后裔立约，10并与你们这里的一切活物——就是飞鸟、牲畜、走兽，凡从方舟里出来的活物—立约。11我与你们立约，凡有血肉的，不再被洪水灭绝，也不再有洪水毁坏地了。”12神说：“我与你们并你们这里的各样活物所立的永约是有记号的。13我把虹放在云彩中，这就可作我与地立约的记号了。”

约总是有印记的，挪亚之约的印记就是神的战弓向下低垂，神会保留他对全地的审判直到将来的日子，所以从挪亚之约中，我们看到了末世论。

挪亚之约虽然是在人类犯罪堕落后而立的，但从内容上而言是更新了亚当之约。挪亚就是新亚当，神的治理从挪亚而来。

想一想这意味着什么？所有的人类仍然在神的治理之下，无论人是不是认识神，都要在神的审判面前承担责任。创世记19章中所多玛和蛾摩拉被神审判，创世记20章中亚比米勒也认识到了这一点，在出埃及记法老认识到了这一点，尼布甲尼撒认识到了这一点，在新约中耶稣也告诉彼拉多，彼拉多的权柄也是从上头来的。

诗篇的作者在96:10这样总结：

人在列邦中要说：“耶和华作王！世界就坚定，不得动摇；他要按公正审判众民。”

朋友们，如果你认为自己不是基督徒就要在神面前比这些圣经中的人物少负一些责任，或者那些有权势的人（例如政府官员）就要在神的审判面前被区别对待，那么就想想圣经是怎么说的吧！透过挪亚之约，神的国度和神的治理在地上彰显出来。

然而挪亚并没有比亚当好很多，挪亚后来醉酒。在几章之后，我们发现所有的人类再一次地犯罪，在巴别塔这件事上悖逆了神。这就让我们看到下一个约：

## 亚伯拉罕之约

请大家把圣经继续往后翻到创世记12章1-3节，7节：

1耶和华对亚伯兰说：“你要离开本地、本族、父家，往我所要指示你的地去。2我必叫你成为大国。我必赐福给你，叫你的名为大；你也要叫别人得福。3为你祝福的，我必赐福与他；那咒诅你的，我必咒诅他。地上的万族都要因你得福。”……7耶和华向亚伯兰显现，说：“我要把这地赐给你的后裔。”

然后在15章（请翻到那里），神在18节说：“**当那日，耶和华与亚伯兰立约，说：‘我已赐给你的后裔，从埃及河直到幼发拉底大河之地，……**”

最后在17章，请翻到那里，盟约被进一步地解释并且更加完全，请看4-10节：

4“我与你立约：你要作多国的父。……6我必使你的后裔极其繁多；国度从你而立，君王从你而出。7我要与你并你世世代代的后裔坚立我的约，作永远的约，是要作你和你后裔的神。8我要将你现在寄居的地，就是迦南全地，赐给你和你的后裔永远为业，我也必作他们的神。”9神又对亚伯拉罕说：“你和你的后裔必世世代代遵守我的约。10你们所有的男子都要受割礼；这就是我与你并你的后裔所立的约，是你们所当遵守的。”

亚伯拉罕所得到的应许不仅仅是会有儿女，而且还得着了多国，请看6节：“**国度从你而立，君王从你而出。**”（国度和君王都是复数名词）同时，也请大家注意这立约的印记，在10节，立约的印记就是割礼。

此时，亚伯拉罕就是新亚当。神与亚当和挪亚所立的约我们可以称之为“普遍之约”，因为这约是神与所有人类而立的。但是从亚伯拉罕开始，我们进入了一系列的特别之约，这些盟约是神特别赐给祂所拣选的百姓的。**那么，我们就要特别留意普遍之约和特别之约之间的关系。**

还记得我们上周所说的，圣经神学的工具吗？我们现在来用一下文法-历史释经法，留意这几处经文的文法特征：

* **神就赐福给他们，又对他们说：“要生养众多，……”**（创1:28）
* **神赐福给挪亚和他的儿子，对他们说：“你们要生养众多，……”**（9:1,7）
* （神应许亚伯拉罕）**我必叫你成为大国。我必赐福给你，叫你的名为大；你也要叫别人得福。为你祝福的，我必赐福与他；……**（12:2-3）
* **我就与你立约，使你的后裔极其繁多。……我必使你的后裔极其繁多……我要将你现在寄居的地，就是迦南全地，赐给你和你的后裔永远为业……**（17:2,6,8）

你有没有看出普遍之约和特别之约之间的关系？【等一下大家的回答】

创世记1章和9章中神的**命令**在12章和后面的经文中成了神的**应许**，你还可以参看26:3-5, 24，28:3，35:11-12。神定意要使用亚伯拉罕及其后裔来成就他在创造中的目的。普遍之约和特别之约之间的关系有什么样的特征呢？普遍之约中神所命令的，成了在特别之约中神要成就的。

神也的确成就了祂自己的应许。我们在出埃及记的一开头就可以看到这样的成就，1:7：

以色列人生养众多，并且繁茂，极其强盛，满了那地。

这意味着，神特别拣选的百姓成了神给所有人类命令的一个样板和典范，他们应当成为神特别的国度，来反映、作榜样和展现神本来要所有人类都借着仁义和圣洁的生活所展现的上帝形象。

## 摩西之约和大卫之约

让我们把圣经翻到出埃及记19章，摩西之约在那里首次出现。你知道亚伯拉罕之约、摩西之约和大卫之约之间的关系吗？

摩西之约和大卫之约都是对亚伯拉罕之约中诸般应许的实现，还记得我们上周讲的一个圣经神学工具是应许-成就吗？神给亚伯拉罕应许，然后现在神用摩西之约和大卫之约来实现和成就祂先前所做的应许。

在摩西之约中，以色列被称为“儿子”，以色列是一个集体形式的亚当。请看出埃及记4:22-23：

以色列是我的儿子，我的长子。23我对你说过：容我的儿子去，好事奉我。

在把以色列人从埃及拯救出来之后，神在19:5-6说：

5如今你们若实在听从我的话，遵守我的约，就要在万民中作属我的子民，因为全地都是我的。6你们要归我作祭司的国度，为圣洁的国民。

神在这里所说的“约”是指亚伯拉罕之约吗？不是的，神说的是透过摩西给到所有以色列百姓的盟约。在下一章我们就看到这约的内容：十诫，以及约的记号：守安息日。

然后我们看24:7-8，在那里这约被郑重地设立并且确认：

7又将约书念给百姓听。他们说：“耶和华所吩咐的，我们都必遵行。”8摩西将血洒在百姓身上，说：“你看！这是立约的血，是耶和华按这一切话与你们立约的凭据。”

以色列的百姓可以怎样成为祭司的国度呢？19章说，透过他们对约的遵守和成为神顺服的子民。借此，以色列可以向世界展现遵守摩西之约所带来的果效和祝福。以色列这个国家本该向这个使公平和正义受到扭曲的世界（例如法老的国度）展现从神而来的公平和正义，这不是仅仅借着一个个圣洁的个人，也是借着一个圣洁的国度（参见申6:25）.

让我们把圣经继续往下翻到申命记17章。在申命记17章，神预言了大卫的王位，君王的设立本来是要体现摩西之约的价值，本该体现神作为君王的样式。我们来看17:18-20：

18他登了国位，就要将祭司利未人面前的这律法书，为自己抄录一本，19存在他那里，要平生诵读，好学习敬畏耶和华——他的神，谨守遵行这律法书上的一切言语和这些律例，20免得他向弟兄心高气傲，偏左偏右，离了这诫命。这样，他和他的子孙便可在以色列中，在国位上年长日久。

圣经将大卫之约的条款记录在撒母耳记下7章上，请把圣经翻到那里。神说了很多事情，但是最重要的原则在12-13节：

12你寿数满足、与你列祖同睡的时候，我必使你的后裔接续你的位；我也必坚定他的国。13他必为我的名建造殿宇；我必坚定他的国位，直到永远。

大卫和他的后裔特别要被神使用来向神的百姓展现神的治理和神的国度，大卫也向他的百姓代表神。神的国度在大卫之约中尤其的清晰。大卫是另一种的新亚当，是神的儿子，代表和彰显天父的形象。

## 新约

令人悲伤的是，以色列和以色列的君王仍然悖逆了神。他们没有代表神的智慧、也没有在他们的共同生活中彰显神的公义，反而效法了周边国家和民族的拜偶像和愚蠢行为。结果就是：以色列中充满了不公义和不公正的行为（例如，赛1:23,10:1-2，耶5:28）。

然而，神早已预备了新约，这新约将建立一个真正的、公义与公正、并且在神的治理之下的国度。请把圣经翻到耶利米书31章，在33节，耶和华说：“**我与以色列家所立的约乃是这样。**”那么我们注意接下来神所说的“那约”的一些条款：

* 他们得到了全新的、顺服的和自由的本质：“**我要将我的律法放在他们里面。**”
* 这约建立了一个新的社群，这个社群只有一个治理者，这是一个有政体的社群：“**我要作他们的神，他们要作我的子民。**”
* 在这个有政体的社群中每个人都真正认识神，请看34节：“**他们各人不再教导自己的邻舍和自己的弟兄说：‘你该认识耶和华’，因为他们从最小的到至大的都必认识我。**”
* 这约所建立的有政体的共同体是建立在一个被神饶恕、赦免，与神和好的基础之上的：“**我要赦免他们的罪孽，不再记念他们的罪恶。**”

根据我们刚才所读到的，你会怎么描述摩西之约与新约之间的关系？【等待一些回答】

我给你们两个要避免的错误理解，同时也给你两个正确的理解方式。首先，从摩西之约到新约并不意味着：

* 从群体性变成个人性，
* 从需要顺服变成不再需要顺服

相反，从摩西之约到新约是：

* 以色列的顺服和国度生活不再取决于他们对约的持守能力（例如他们的顺服或者政治生活），而取决于神的赦罪之恩和神的灵。
* 从神的命令进一步地过渡到神实现应许。这一点是和从普遍之约与特别之约的关系非常相似的。

## 在基督里成就：谁是耶稣？

在理解了前面所说的这些背景之后，我们来认识这位在福音书中出现、传讲天国信息的耶稣。我想请大家先翻到马太福音1:1：“**亚伯拉罕的后裔，大卫的子孙，耶稣基督的家谱：**”我们要在这里研究一下词源，你准备好了吗？马太是用希腊文写下马太福音的，所以如果你看希腊文的新约圣经，头两个词是“家谱”（βίβλος γενέσεως）。“βίβλος”这个词听起来发音像什么？【（Book of），关于……的书】第二个词γενέσεως听起来发音像什么？【（Genesis），创世记】。

其次，如果你一直都听得很认真的话，“……的家谱”在创世记里有没有出现过？有，在创世记5:1，但读英文或者原文才能读出来：“亚当的家谱（βίβλος γενέσεως）”（译注：和合本翻译未能体现。）希腊文的旧约圣经，也就是马太和同时代的门徒们所读的旧约圣经在论及亚当家谱时，和新约圣经中论述耶稣家谱时所用的词汇是一样的，而希腊文旧约圣经的创世记，正是这个题目：γενέσεως。

回到马太福音。在新约圣经的头两个词，马太使用了旧约第一卷书创世记的词汇，他等于在说：“下面是关于耶稣基督的创世记之书”，这就意味着，耶稣是一个新亚当！

但是耶稣不仅仅是新亚当，他还是谁？是大卫的子孙。

他也不仅仅是大卫的子孙，他还是亚伯拉罕的子孙。

还有呢？看马太福音2:14-15：

14约瑟就起来，夜间带着小孩子和他母亲往埃及去，15住在那里，直到希律死了。这是要应验主借先知所说的话，说：“我从埃及召出我的儿子来。”

耶稣还是谁？是新以色列！

所以，耶稣是一个新亚当，开启了一个新的创世记；耶稣也是亚伯拉罕的子孙、大卫的子孙，他同时是新以色列！你有没有看到前面我们所谈到的诸约都在基督身上得着了实现？

现在请翻到马太福音第四章，在这里你看到在耶稣的服事一开始，他就去到旷野、被魔鬼试探了四十天。被魔鬼试探引诱这个经历让你想到了谁？【亚当】

那么40天这个数字让你想到了谁呢？【以色列】

然而，令我们感到欣慰的是，耶稣既没有犯亚当当时所犯的罪，也没有犯以色列所犯的罪，他胜过了撒旦的试探和引诱。他是真正的新亚当和新以色列。

然后请翻到5:17，耶稣做了什么？他说：“**莫想我来要废掉律法和先知。我来不是要废掉，乃是要成全。**”他说的是成全——成全律法和先知所应许和预言的。

神的治理借着耶稣这位完美的君王而完美地得到了成就。耶稣作为一个新亚当、亚伯拉罕的后裔、真以色列、最伟大的大卫而来到世上，既成全了一切过去诸约所指向的，又完美地成就了过去诸约的主角所无法做到的。耶稣基督就是神的治理和神的国度。

## 教会

然而，耶稣所做的不仅仅是在他自己的工作上建立神的国度，耶稣也立了新约。请把圣经翻到马太福音26:26-28：

26他们吃的时候，耶稣拿起饼来，祝福，就擘开，递给门徒，说：“你们拿着吃，这是我的身体”；27又拿起杯来，祝谢了，递给他们，说：“你们都喝这个；28因为这是我立约的血，为多人流出来，使罪得赦。”

今天我们这一讲的题目是什么？诸约中的国度，对吗？耶稣在新约中借着祂的血，在他的百姓中建立了他的国度。新约中，神的百姓因此受到基督的治理（“**虚心的人有福了！因为天国是他们的。**”），并且他们也继续地祷告祈求神国度进一步的降临（“**我们在天上的父：愿人都尊你的名为圣。愿你的国降临；愿你的旨意行在地上，如同行在天上**”）。

保罗在加拉太书6章中说，我们是“**神的以色列民**”，彼得则说（彼得前书2:9）：

惟有你们是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属神的子民，要叫你们宣扬那召你们出黑暗入奇妙光明者的美德。

我们因为与基督联合而是新亚当、新儿子、新以色列、新的亚伯拉罕应许之子。这些新约的百姓是神国度的百姓，在今天的世界中代表神，也向世界展现神要祂的百姓活出的样式。

# 二、叙事主线中的模式

前面所说的，就是圣经叙事主线中的“诸约中的国度”，这一国度叙事直到基督的国度降临、彻底地实现才告完成，那时就是耶和华所说“**万膝必向我跪拜；万口必向我承认**”（罗14:11）的时候。

我们是如何归纳出这一叙事主线的呢？我们使用了圣经神学的多个工具。

我们在解释圣经吗？是的，我们解释了圣经。

除了圣约这一圣经神学主题之外，还有什么关键和主要的圣经神学主题作为圣经的叙事主线呢？我可以给你一些线索：

1. 神的国度或者说神的治理
2. 神的圣约
3. 神的公义
4. 神的百姓
5. 神的儿子，或者神儿子的代表性

在这一主题中，我们有没有看到“预表”，都有哪些预表？亚当是一种预表，他预表神要建立的人类，他也预表治理的君王，大洪水（我们今天没有讲到这一点）预表着审判，大卫预表基督。这些预表都在新约中被进一步地实现了。

在这一主题中，应许-成就是如何实现的呢？神透过亚当和挪亚颁布一些命令，然后神应许要在亚伯拉罕的后裔中成就这些命令。借着是摩西之约和大卫之约，透过神的百姓以色列人去成就这些应许，但是都失败了。最后在新约中我们看到是神在基督里成就了这些应许。

在这一圣经神学主题中，你有没有看到延续性和不延续性？当然，比如说应许和应许成就，就依赖于一些既有延续性又有不延续性的动态。理解延续性和不延续性的关键在于认识到神的工作如何越来越明显、越来越重要的：

* 创世记1-2章中的立约是不明显的，但在12、15和17章中越来越明显。
* 神的国一开始只是一个种子，透过以色列和律法变得明显，然而却不完美。在基督里既完美又明显，最后在教会里显明出来，使更多的人受益。

所以，救赎历史的进程就好像是一个旋钮式的台灯按钮，灯光随着旋钮而越来越明亮。

最后，这个叙事主题如何聚焦在基督身上呢？基督成就了诸约，就像我们在前面所说的，基督是新亚当也是最后的亚当，是亚伯拉罕的种子和后裔，是新以色列，是最伟大的大卫。基督成就了神所有的应许、命令和架构。

总结一下，前面我们用到了所有圣经神学的工具来反复地读圣约国度这一故事主线，正如你在手中的讲义里所看到的。

# 三、系统化所有学到的

最后，如果时间允许的话，我们花一点时间来总结圣经神学的语言可以如何被翻译为系统神学的语言。那么今天我们所讨论到的内容哪些可以得出系统神学的结论呢？

1. 神治理万事万物，神也会审判所有的人类。所以……
2. 无论公开或私下，都没有所谓的“属灵中立”。对于公义和正义来说，只有一套标准——圣经的标准。
3. 神特别拣选的百姓存在的目的是为要向世界展示神对祂百姓的要求，展示神国度的治理。我们应当在哪里学习正义呢？在神的百姓中。这就让我们认识到……
4. 教会的所传的福音和教会的见证是紧密相关的，这就联系到……
5. 神的律法在神的百姓中的地位。因此……
6. 新约的百姓有一个重要的本质（重生、新生命），以及他们如何被圣礼的记号（洗礼、主餐）分别出来。
7. 更广泛地来说，教会是由重生的神国度的百姓构成的，这是新约给我们的应许。
8. 教会的使命是什么呢？是让神的国度与新约重生的工作同步扩展。

人们常常随意地挑选经文来支持自己的某个系统神学主张，但是借着今天我们的练习，希望能够帮助你看到“诸约中的国度”这一圣经神学的方法帮助我们正确地对待系统神学，而不是随意和孤立地使用圣经支持自己的观点。

1. 英文是：A solemn commitment, guaranteeing promises or obligations undertaken by one or both covenanting parties, sealed with an oath. (Paul Williamson, NDBT) [↑](#footnote-ref-1)
2. Daniel J. Elazar, *Covenant & Polity*, 24. [↑](#footnote-ref-2)