**核心课程：圣经神学**

**第六课：神的子民**

# 导论

【谁知道什么叫“混合比喻”？谁能给我们一个混合比喻的例子？】

一个混合比喻，就是用两个不同的、很难放在一起的喻体来构成一种表达。

在《木偶奇遇记》里，蟋蟀吉米尼说：“你已经给面包涂上黄油了，在里面睡觉吧！”还有一部电影的台词是：“母牛要回家来打鸣了！”这两者都是所谓的“混合比喻”。在电影《回到未来》中，大块头毕夫（Biff）说：“让我们像一棵树一样，赶紧从这里离开吧！”（Let’s make like a tree and get out of here.）

喜欢“混合比喻”的不仅仅是剧作家，诗人也喜欢，但是诗人在使用混合比喻时会更加精妙。T.S.艾略特在一首诗的开头使用了“健忘的雪花”，而叶芝则写到了“踩在美梦上”。严格地来说，雪花不会健忘，梦也是不能踩的，但是这两种混合比喻让我们透过文学语言看到我们在日常思维中不会想到的一幅图景。

在约拿单·李曼所写的小书《教会成员制》中讲到新约的作者常常在讲到教会及教会成员的时候，常常快速地使用混合比喻，就像好像在赛马的时候按下了加速按钮一样。保罗说到要“受洗”归入“身体”，好像一个人在洗礼的时候是被按到了一个躯干里一样；而彼得则称基督徒都是“活石”，这也是一个混合比喻，然后彼得又说，活石是被用来“**建造成为灵宫，作圣洁的祭司，借着耶稣基督奉献神所悦纳的灵祭。**”

【各位还想到新约圣经中有哪些关于教会的比喻？】

当你打开圣经，读神指着教会所说的话，你就会发现这是一个巨大的混合比喻。我们读到教会是一个身体、一个羊群、葡萄树上的枝子、一位新娘、一座神殿、神的家、一群百姓、寄居者、圣洁的国度、君尊的祭司、地上的盐、真以色列人、蒙拣选的太太，等等等等。这些比喻一个一个地累积起来，就好像在翻相册的时候看到一幅幅图画一样。

教会与地上的任何人类团体都不一样，教会既像家庭、又像身体、又像羊群，还像……你知道我说的意思了吗？教会是一幅难以描绘的图画，即便是最棒的艺术家也画不出教会。对我们的问题是：我们该如何理解每一幅图画，究竟什么是教会？

如果你过去几个礼拜天都有来听这门课，你应当知道这几次的上课都是在追溯圣经中的几个圣经神学主题。圣经神学的预设是，虽然圣经由很多人类作者跨越几千年而写成，虽然不同的作者用各自的语言、根据各自的文化背景在写作，但是圣经是神所写下的、讲述一个叙事的一卷书。在这一个叙事中，有不同的情节在描述耶稣基督的身份、工作和荣耀。

# 一、是什么样的叙事？

两周之前，我们讲到圣经中的一个叙事主线是“诸约中的国度”，这一叙事主线贯穿了整本圣经，使情节被连串起来。神一次又一次地透过与人立约而建立自己的国度（或者说建立自己的治理）。首先，神透过与亚当立约而在所有人类上建立自己的国度，在与挪亚立约的时候，神又重复了与亚当所立的约。然后他透过与亚伯拉罕所立的特别之约而以特别的方式彰显他他的国度。

【请把你的圣经翻到创世记10章，在10章你看到了什么？】

一个家谱，或者说是一个万国起源的表格。我请大家特别注意家谱是怎么组织的：先列出挪亚的三个儿子，然后列出每个挪亚之子的后裔，例如：

* 1节：“**挪亚的儿子闪、含、雅弗的后代记在下面。**”
* 2节：“**雅弗的儿子是……**”
* 6节：“**含的儿子是……**”
* 21节：“**雅弗的哥哥闪，是希伯子孙之祖，他也生了儿子。闪的儿子是……**”
* 32节：“**这些都是挪亚三个儿子的宗族，各随他们的支派立国。洪水以后，他们在地上分为邦国。**”

但是再往下看到11章的时候，你看到了什么？首先是巴别塔的故事，第一节说：“**那时，天下人的口音、言语都是一样。**”但是他们却企图将自己高抬，甚至抵挡神，于是8节说：“**耶和华使他们从那里分散在全地上；他们就停工，不造那城了。**”

10节以后你看到了什么？闪的另一个族谱，这很有意思。10节已经有闪的族谱了，为什么这里还有再重复一遍？【你们认为这是为什么？隔了一章，闪的族谱就又出现了一次。】

我们第一个要注意的是族谱的结构有所不同。【你观察到11章和10章之间族谱的结构不同在哪里吗？】

10章列出了所有的兄弟，我们可以称之为“水平族谱”，如果你要把这个族谱画下来的话，你得把A4纸横过来。而11章则只列出了一个儿子，这个儿子的一个儿子，以及下一个儿子，等等。如果你要用A4纸来画的话，这张纸应该是竖着的，我们可以称之为“垂直族谱”：父亲、儿子、孙子、等等。这样用的一个“垂直族谱”一直追溯到亚伯拉罕。

所以，如果我们总结创世记的话，我们可以说这是两个“后裔”的故事。让我们翻回到创世记3:15，在咒诅这蛇的时候，神说：“**我又要叫你和女人彼此为仇；你的后裔和女人的后裔也彼此为仇。**”所以“垂直族谱”是在追溯女人的后裔，神特别呼召的百姓——透过这群特别的百姓，神在蛇和罪身上的得胜必然降临。然后从闪的后裔，我们得到了两个族谱，因为闪的后裔中也包括了蛇的后裔和女人的后裔，亚伯拉罕的后裔中也是，甚至我们也是。即便我们已经信主成为基督徒，我们仍然即被称义、又是罪人。我讲到这里有点超前了。

大图景是什么呢？神在伊甸园里按着自己的形象创造男人和女人，然而他们并没有正确地代表神，所以神又呼召出一群特别的子民，这群特别的子民既是罪人的一部分、又被拣选出来与罪人为仇，为要成就神在创造中的目的：彰显神的形象。

## A. 蒙召的特别之约成员：国族、后裔、儿女

圣经如何描述这些神透过特别之约而呼召出来的、约的成员呢？首先，神称呼他们为“国”，请看12:1，“**耶和华对亚伯兰说：‘你要离开本地、本族、父家，往我所要指示你的地去。我必叫你成为大国。’**”国中的国民是谁呢？亚伯拉罕的后裔。7节说：“**我要把这地赐给你的后裔。**”

在17章，我们又看到亚伯拉罕的百姓、亚伯拉罕的儿女，或者亚伯拉罕的后裔，都因为割礼而从其他人当中被分别出来。

最后，亚伯拉罕生了以撒，以撒生了雅各，雅各被神命名为以色列。以色列生了十二个儿子，这十二个儿子最后成为了以色列十二个支派的族长。

这就是国、后裔和儿女的故事。

## B. 神之子、人之子、形象、君王、祭司等

现在暂停一下，让我们往回倒带（30岁以下的朋友们，你们知道什么叫倒带吗？），不要错过这一叙事中的几个要素。

两周前，我们在课程中讲到亚当是按着神的形象而被造的，所以亚当是某种形式上的“上帝之子”——儿子就意味着看起来像父亲、做起事来像父亲。亚当的父亲是神，是大君王，所以亚当也是某种样式的王。所以在路加福音3:38，当路加追溯耶稣的家谱时，他追溯到神身上：“**以挪士是塞特的儿子；塞特是亚当的儿子；亚当是神的儿子。**”

两周前的课上，我们也讨论了这些词如何搭配在一起：神的儿子、人的儿子、神的形象。

很有意思的是，在出埃及记4:22-23神也称呼以色列为祂的“儿子”，神也在撒母耳记下7章和诗篇第二篇称大卫为祂的儿子。

大卫是一个君王，所以神的形象就是：神的儿子、同时是人的儿子，又是君王。

我们也在两周前讲到，亚当是某种的祭司，因为亚当要看顾和保守伊甸园。出埃及19章也同样称呼以色列为祭司和君王，神说：“**你们要归我作祭司的国度，为圣洁的国民。**”

让我总结一下，神的百姓被描述为神的儿子、神的形象、君王和祭司。有没有觉得这幅图画有太多比喻了？还不够呢！这只是旧约中对神百姓身份和地位描述的一部分，我们后面还会看到更多。

## C. 基督是新的亚当、亚伯拉罕、以色列、大卫、形象、君王、祭司、人之子、神之子、亚伯拉罕的后裔

现在当我们翻到新约去研究神的百姓这一主题的时候，我们要小心地不要从以色列直接进入到教会。以色列的叙事主线和对以色列的应许并没有自然地在教会里得着成就，那么是在谁的里面得到成就的呢？

基督！

两周前我们看到新约圣经的第一句话，在马太福音1:1：“**亚伯拉罕的后裔，大卫的子孙，耶稣基督的家谱……**”马太在告诉我们，耶稣是新亚当（人类），也是新大卫（君王），更是新亚伯拉罕（或新的亚伯拉罕后裔），然后在2章和5章，作者让我们看到耶稣是新以色列。

透过福音书，我们得知耶稣是神的儿子、也是人的儿子，希伯来书告诉我们他是我们真正的大祭司。

## D. 透过与基督联合而产生的新人类

谁是神的新约子民呢？请看你手中讲义里的D。新约子民是那些透过新约与基督联合的人，基督是第二亚当、亚伯拉罕的后裔、新以色列和大卫的子孙。还记得在最后的晚餐上，基督所应许的、借着他的血所立的新约吗？

借着圣约与基督连合是什么意思呢？这意味着说，基督所拥有的一切成了你的，你所拥有的一切也成了基督的，就像一个婚约一样。当我与妻子结婚的时候，我的都成了她的，她的也成了我的。与基督联合意味着基督的公义、基督的荣耀、基督的圣洁成了我的，我的罪和刑罚成了他的。

我们与基督的联合不仅仅局限在基督所做的工作上，也包括了基督所拥有的角色和身份上，包括基督作为君王和祭司的身份（参考罗6:1，加2:20，西2:20-3:4）。因此，基督徒分享基督的生命、受死、被埋葬、复活、升天、治理和审判，也分享透过基督的代赎和复活而带来的称义。神学家辛克莱·博格森说：“在基督里，就意味着基督代表性地为我所做的都在实质上成了我的。”

所谓，基督徒们也因此被称为是“神的儿女”和“后裔”。彼得称我们为“君尊的祭司”，我们既是祭司、又有君王之尊；而保罗则说我们是有神儿子形象的人。

## E. 教会是以色列、是亚伯拉罕的后裔，然而是凭着应许的以色列和后裔

既然基督是亚伯拉罕的后裔和真以色列，既然教会与基督连合，那么基督所有的也成了教会所有的，我们成为了真以色列、我们成为了亚伯拉罕的真后裔，借着神的应许我们成为了亚伯拉罕和以色列。

想一想：我因为血缘关系而姓XX，因为我的爸爸姓XX。但是我的妻子在嫁给我之后，别人也称她为XX夫人、XX太太，她和我家并没有血缘关系，为什么她被冠以我的姓呢？

因为我们借着盟约而联合了。

当耶稣和门徒们在圣经中这样出现和教导我们的时候，我们就认识到，最重要的不是学院或家谱上的后裔，而是借着应许而成就的盟约关系。

请看马太福音3:9耶稣对法利赛人和撒都该人所说的话：“**不要自己心里说：‘有亚伯拉罕为我们的祖宗。’我告诉你们，神能从这些石头中给亚伯拉罕兴起子孙来。**”

翻到罗马书9章，保罗在那里有更进一步的解释，请看6-8节：

6这不是说神的话落了空。因为从以色列生的不都是以色列人，7也不因为是亚伯拉罕的后裔就都作他的儿女；惟独“从以撒生的才要称为你的后裔。”8这就是说，肉身所生的儿女不是神的儿女，惟独那应许的儿女才算是后裔。

最后翻到加拉太书3:29，保罗对加拉太的众教会说：“**你们既属乎基督，就是亚伯拉罕的后裔，是照着应许承受产业的了。**”

所以，是不是亚伯拉罕血缘的后裔并不重要，重要的是承受从亚伯拉罕之约而来的应许，请看加拉太书6:15-16：“**受割礼不受割礼都无关紧要，要紧的就是作新造的人。凡照此理而行的，愿平安、怜悯加给他们，和神的以色列民。**”

因着基督的降临，神百姓的架构就因此改变了。神的百姓不再由血缘的后裔组成，以色列这一种族是作为一个预表而被神使用的，就好像要成就之事的影子。以色列作为一个民族的目的是为了彰显神真正的百姓应当有的生活样式，也正是因此他们有神的同在、也有神的律法。但他们也必须拥有神的灵，保罗说拥有神的灵才是神新造的人。

从旧约的新约的改变是从家谱式的传承变为重生式的传承。

## F. 教会作为重生和受洗的群体

这就自然地让我们思考一个问题：教会由谁组成？新约中的教会、神的百姓，不再因为血缘关系、种族关系而构成。原有的靠着血缘和族群而形成的神子民群体构成方式已经消亡了，因为那种构成方式的目的是为了指向新约中的构成方式：一个超自然的、被圣灵充满的家庭。

我们的婴孩并不是教会群体的一部分，因为他们只是我们血缘孩子。而教会群体是一个重生的群体，一个因重生——而不是出生——而进入的群体。婚姻的目的是什么？根据保罗在以弗所书5章所说的，婚姻的目的是为了指向一个比婚姻本身更大的盟约式联合。血缘纽带——尤其是以色列的血缘-家庭纽带意味着什么？是为了指向一个比血缘纽带更伟大的纽带：透过重生而得到的教会作为家庭之纽带。

那么谁应该受洗呢？显然，不是血缘纽带的后裔，而是属灵纽带的后裔：重生的基督徒。

请翻到使徒行传2章，从36节开始彼得讲道说：

36“故此，以色列全家当确实地知道，你们钉在十字架上的这位耶稣，神已经立他为主，为基督了。”37众人听见这话，觉得扎心，就对彼得和其余的使徒说：“弟兄们，我们当怎样行？”38彼得说：“你们各人要悔改，奉耶稣基督的名受洗，叫你们的罪得赦，就必领受所赐的圣灵；39因为这应许是给你们和你们的儿女，并一切在远方的人，就是主—我们神所召来的。”

再一次地，在彼得所说的话中，我们看到彼得强调“应许”。谁承受这些应许呢？主张婴儿洗礼的长老会、圣公会弟兄姊妹们会说：“应许是给我们和我们的儿女的，所以我们要给我们施洗、还要给我们的儿女施洗。”问题是，这句经文并没有到此为止，后面还有：“**这应许是给你们和你们的儿女，并一切在远方的人**”，换句话说，既给这些听道悔改的犹太人、也给外邦人。这些人都是神所选召的，无论是近是远、是犹太人还是外邦人。这应许同样也给我们的儿女，给我们那些蒙选召的儿女。

新约中神的百姓由受洗的信徒构成。

## G. 关于教会的很多比喻都可以从旧约中找到渊源

换句话说，要从旧约中神的百姓跟踪到新约中神的百姓，我们需要认真地考虑延续性和不延续性。我刚才强调的是不延续性，也就是从按血缘-家族纽带到按重生-属灵的纽带。

同时我们也要留意延续性，很多新约中关于教会的比喻都能够在旧约中找到根据。神学家毕尔（G. K. Beale）总结认为：教会被称为“神所爱的”（申32:15; 33:12; 诗60:5; 赛44:2; 耶11:15; 何2:23; 罗9:25; 帖前1:4）、“教会”（希腊文译本的出埃及记23:2-3; 31:30; 撒上17:47; 代上28:8; 尼13:1），“神的儿子/众子”（出4:22-23; 申14:1; 赛1:2, 4; 63:8; 何1:10; 11:1; 太5:9; 罗8:14, 19; 9:26; 加3:36; 4:6），“亚伯拉罕的后裔”（加3:26, 28），“在上的耶路撒冷”（加4:26, 31)），和犹太圣徒一同成为“国民”（弗2:12, 19），“里面的犹太人”和“真受割礼的”（罗2:26-29; 腓3:2-3），“圣殿”（林前3:10-17; 6:19; 弗2:20-22），“基督/神的新妇”（赛54:5-6; 结16:32; 何1:2; 林后11:2; 弗5:25-27），“葡萄园”或“收获之地”（赛5:1-7; 耶12:10; 结19:10; 约 15:1-11; 林前3:5-9），“橄榄树”（赛17:6; 耶11:16; 何14:6; 罗11:17, 24），“羊群”（耶23:1; 50:6; 结34:6f; 弥 2:12; 太10:6; 25:22-23; 约10:1f; 21:16-17; 来13:20，一群特别的“百姓”（出19:15; 23:22; 申7:6; 14:2; 26:18; 多2:14; 彼前2:9-10），“君尊的祭司和圣洁的国度”（出19:6; 彼前2:9），“被拣选的族类”和“属神的以色列”（彼前2:9; 加6:16），以及“神的形象”。

讲到基督与教会的盟约式联合，我们需要小心解释新约中的比喻，考虑这一比喻如何在旧约中被提出和成就。例如，“基督的身体”这一比喻在教会历史上就曾经被神秘主义地解释为教会就是“完整的基督”或者“基督继续道成肉身”。但是一个合乎圣经神学的解释会主张“基督的身体”是一个盟约式的比喻，而不是神秘的实质。“基督的身体”意味着基督代表我们，我们也代表基督。基督是“身体的头”意思是说基督是盟约的中保，也是教会共同的元首（林前11:3; 弗1:22; 4:15; 5:23; 西1:18; 2:10, 19）。

## F. 神的百姓与新耶路撒冷

以上所说的这些都带领我们来到最后的成全，神的百姓会与神面对面。约翰在启示录的7:9描述道：“**此后，我观看，见有许多的人，没有人能数过来，是从各国、各族、各民、各方来的，站在宝座和羔羊面前。**”在启示录的末尾（21:2-3），约翰看到这样一幕，他说：

2我又看见圣城新耶路撒冷由神那里从天而降，预备好了，就如新妇妆饰整齐，等候丈夫。3我听见有大声音从宝座出来说：“看哪，神的帐幕在人间。他要与人同住，他们要作他的子民。神要亲自与他们同在，作他们的神。”

神造了一个新国度、一个新娘，神会在这国中与新娘同在到永远。

# 二、圣经神学工具

## A. 盟约

很显然，神的百姓都是作为圣约中的一员而成为上帝子民，无论对以色列（亚伯拉罕之约）还是教会（基督的新约）来说都是如此。

## B. 延续性与不延续性

但至关重要的一点是， 我们需要区分属于哪个盟约，这就让我们必须来到旧约与新约的延续性和不延续性的话题面前。延续性体现在我们前面所说的，新约指着教会所说的比喻都来自旧约、拥有旧约的根源。

然而这里也有不延续性：从学院和民族的连结过渡到重生和属灵的连结。

## C. 预表

我前面讲过一些预表。亚当是人之子的一个预表，也是神之子的一个预表。亚伯拉罕，是某种意义上的亚当，以色列是某种意义上的“后裔”，大卫也是——而且大卫还是君王的预表。这些预表的成就都在基督里：人之子、神之子、真正的人、真正的君王，等等。

我没有时间一一列出所有教会透过基督而成就的预表。例如，在旧约中有圣殿，圣殿是神以特别的方式与祂的百姓同在之处。在新约中，谁成就了圣殿呢？基督！神透过基督而与祂的百姓同在。那么这对我们来说意味着什么？我们借着新约与基督连合，保罗在哥林多前书1中说：我们就是神的圣殿，神住在我们里面。

## D. 应许/成就

查考应许和应许成就同样是一个非常美好的经历。所有给予亚当、亚伯拉罕、摩西和大卫的应许与目的都因为基督而成了我们的。那些给到亚伯拉罕的祝福和美名呢？因为基督而成了我们的！那些给到大卫和被但以理重复的永远王权呢？透过基督而成了我们的！

你看到吗？我们在基督里是极其丰富的，正如哥林多前书3:21-23所说的：“**万有全是你们的。22或保罗，或亚波罗，或矶法，或世界，或生，或死，或现今的事，或将来的事，全是你们的；23并且你们是属基督的，基督又是属神的。**”因为所有神所发出的应许在基督里都是是的。

# 三、系统神学总结

要对前面所说的给出系统神学的总结，我们就要考虑这个问题：教会是什么？圣经神学所得出的关乎教会的线索怎样给我们的生活带来应用？

## A. 教会是一个被称义和圣洁的群体

作为与基督联合的一个本质，我们都拥有基督的圣洁，我们都和基督一样在神面前被称义了。

## B. 教会是一群合一的百姓

因着与基督的联合，我们彼此联合。以弗所书2:1-10解释了饶恕带来的我们与神之间的垂直方向上的和好：“**你们得救是本乎恩。**”然后11-20节让我们看到水平方向上的和好：“**因他使我们和睦，将两下合而为一，拆毁了中间隔断的墙。**”（14节）

悔改就带来成为基督身体的一员，当父母收养了你，你就进入了一个新的家庭，但同时你也得到了新的弟兄和新的姊妹。儿女关系在先，兄弟姐妹关系灾后。这就意味着说，归信把你贴进了一张全家福。

## C. 对于教会的每一个比喻都在强调我们与教会联合的某一个特征

每个比喻都教导我们一些关于教会和教会身体上的肢体应当展现的样式。所以当圣经称教会为“家”的时候，他是强调教会成员共有的身份和亲密关系；而称教会是一个“身体“则是在强调说成员们是互相依存、并且有不同角色的；将教会称为“圣灵的殿”则是说神特别地在教会中与祂的百姓同在；“葡萄树和枝子”的比喻则强调了教会对耶稣基督和祂话语的依存……还有很多，你可以自己解释。

所以我说，地方教会是一个非常特别的存在，地球上没有任何一个人类团体像教会一样。

## D. 每个比喻都在地方教会中可以得到实践

每个圣经中对地方教会的比喻，都应当被落实在一个具体的教会中。无论是家庭、身体、圣殿，还是百姓，这些比喻都应当在一个具体的地方被实践出来，这个地方就是地方教会。

可是，难道不是所有的基督徒都属于“上帝的大家庭”吗？是的，但是神也给你机会在地方教会中先活出将来在天上“大家庭”的样子来，地方教会中的成员是你首先和最重要的弟兄和姊妹。

所以，无论你是在第一浸信会还是第二长老会，或者是在恩典社区教会、圣马可路德宗教会或是无名教会，你都在那个教会中找到属神的百姓、圣灵的殿，那是基督的身体，而不是一个手或者一个脚踝。

大公教会是透过地方教会而被彰显出来的。换句话说，你在地方教会中的会籍体现了、代表了你在末后的大公教会聚集时的会籍。你需要一个基督的身体才能成为**那位**基督身体上的肢体，你需要一个神的家才能进入**那个**神的家。

* 你如何实现圣经所说的“彼此相爱”？（约翰福音13:34）
* 你如何实现保罗的命令“彼此承担重担”？（加拉太书6:2）
* 你如何顺服彼得话，“每个人都要用自己的恩赐服事他人”？（彼得前书4:10）
* 透过你在地方教会中的成员身份，你才能应用这些圣经命令。

## E. 这些比喻不仅仅是比喻，更是影子

在新天新地中，作为预表的婚姻会让位给它所代表的实质：与基督联合。婚姻是实质（基督与教会的联合）在今生、地上生活的影子。

同样，我相信所有关乎教会的比喻也是一样，这些比喻都是将来更伟大之事的影子。在以弗所书3:15，保罗讲到天父的时候说，“**天上地上的各家，都是从他得名。**”神给我们地上的父亲，为要让我们在地上的生活可以向我们见证我们与天上的父亲之间有更美好的父子关系。

那么葡萄树和枝子呢？这同样向我们见证了完全依赖于神的话会是怎样的。

# 总结：无与伦比

在地球上，教会是一个无与伦比的存在。我们在地方教会中所建立的关系是将来在天上关系的影子，比一个血肉的身体更互相依赖，比地上父亲的拥抱更安全，比亲兄弟之爱更真实，比一个石头造的房子更坚固，比祭司更圣洁……

这就是耶稣基督在荣耀中为我们预备的，这是我们在这间地方教会——无论她叫什么名字、有没有名字——要实践出来的。我们与这些会踩到我们脚的其他罪人、其他陌生人共同操练，就像我们也踩他们的脚、我们对他们也同样陌生一样。