**核心课程：圣经神学**

**第八课：宣教使命**

# 导论

谁可以告诉我这句台词来自哪部电影？“这是你的任务，你是否愿意接受？”对，《碟中谍》。《碟中谍》的英文叫*Mission Impossible*，意思是《不可能完成的任务》，每一集讲的都是政府的特工如何接受极其艰难的、不可能完成的使命。

圣经中并没有“使命”这个词，“使命”这个词来自于一个希腊文动词“差派”，在英文中“宣教”和“使命”是同一个词，也就是“Mission”，它的意思就是为某个目的被差派出去。

如果你前几周都参加了圣经神学的课程，你就会知道我们一直在跟踪整本圣经叙事主线中的不同主线。今天我们这堂课的目的是想要追踪“使命”这个主线。神给予人类的使命是什么？神给予祂所拣选的子民又有什么样的使命呢？神赐下什么使命给地方教会呢？最后，神对你有什么使命呢？

在美国的福音派教会中，对“宣教使命”究竟是什么也有着几近白热化的争论。凯文·德杨和纪格睿在他们合著的《教会的使命是什么》一书中指出：“大使命就是教会的使命。”然而，也有一部分福音派领袖认为“爱神和爱人如己都是圣经的命令、是大诫命，所以，我们需要关爱穷人，这是教会的使命。”还有一些人说，“我们要像创世记所说的那样彰显神的形象，要恢复受造界的美好，教会要遵行创造使命。”

教会的使命究竟是什么，这直接影响我们如何带领教会和我们如何制定教会预算。我们要聘用更多的职员吗？我们要差派宣教士吗？我们要派人去帮助贫困地区的百姓盖房子吗？我们要关心和照顾流浪人群吗？

你们会怎么回答这些问题？教会的使命究竟是什么？以及你作为教会成员的使命是什么？

几年前舒马克（Matt Schmucker，国会山浸信会长老、九标志早期负责人）和我与一个敬虔的弟兄一起吃午饭，他是一个律师。他曾经想过要不要全职服事，但是最后他决定继续做一个律师。他爱自己的工作，而且在这一行是个佼佼者。我们谈到了“使命”这个话题，他就停下来问我：“你们认为你们的工作比我的重要的多吗？”他说“你们的工作”是指我和舒马克都是全职从事教会的工作。

这个弟兄借着说，既然耶稣基督是一切的主，我们所做的一切都是凭信心而行、也是敬拜的一部分，耶稣废弃了圣俗之间的区别，所以我们所有的基督徒从事的工作都有同等的价值，没有一个工作比另一个工作更有意义。所以，我们所做的一切都是为基督的使命而作。

再思考一个例子，一个路德宗传道人。他和他的儿子一起种了一棵树，他们声称“种树”作为完成神交付的“创造使命”，也是“宣教使命”的一部分。

你会怎么看待这些观点？教会的使命是种树吗？是文化产业吗？是做更好的面包吗？是训练大家在自己的职业上追求卓越吗？那么你的工作在神的计划中又是什么地位呢？你的工作与神给你的使命、给教会的使命有关吗？最后，全职的基督教工作比商业工作更有意义吗？

要回答这些问题，我们再一次地要回到圣经的叙事主线上来。事实上，我们今天要追溯两个圣经的叙事主线，一个是神的形象，另一个是如何得救。每一次，我们都要从六个救赎历史中的次序去考虑这两个主题：创造、堕落、以色列、基督、教会，和得荣耀。

# 叙事主线一：神的形象（君王的故事）

## A. 创造

首先，我们翻到创世记第一章。在创世记第一章，神创造了动物和植物，并且“各按其类”。苹果有苹果的样子，每个苹果虽然不同、但都拥有苹果的共性；斑马也一样，每只斑马都有斑马的特性。

但是在26节，我们却读到一个不同的描述，在26节圣经说：“**神说：‘我们要照着我们的形象、按着我们的样式造人**”。所以，人类不是“各按其类”而造的，人类是按着神的形象而被造的，人被造是 要像镜子一样向其他的受造物反照神的形象。

就像儿子的样子像父亲、行为做事的风格和方式也会像父亲一样（创5:1往后，路3:38），人类被造本是要表现神的性情和神对被造世界的治理，这是为什么在28节，神“**又对他们说：‘要生养众多，遍满地面，治理这地，也要管理海里的鱼、空中的鸟，和地上各样行动的活物。’**”

## B. 堕落

所以，这是第一步，创造。但是在第二步呢？堕落，在创世记第三章。人决定不要体现神的创造和治理，人悖逆神、抵挡神，并且想要在工作中体现他自己的治理。

在3:5，蛇说的是：“**因为神知道，你们吃的日子眼睛就明亮了，你们便如神能知道善恶。**”，于是悲剧从6节开始：“**于是女人见那棵树的果子好作食物，也悦人的眼目，且是可喜爱的，能使人有智慧，就摘下果子来吃了，又给她丈夫，她丈夫也吃了。**”因此，神让他们得着了他们想要的：自己做自己的主，并且禁止他们进入伊甸园、也禁止了他们来到神的面前。

人类是堕落的、败坏的，违背了神创造的初衷。我们可以说，镜子被打碎了、镜子成了哈哈镜，我们总是在代表一个错误的形象，就像哈哈镜总是反映一个错误的、夸张的、扭曲的形象一样。人类对受造界的治理也因此会滥用、会压迫和不再良善。

所以，我们看到，第一步：人按照神的形象受造、为要反映神的治理和神的性情；第二步，人拒绝神的形象和性情，决定按照自己的方式来治理，为要彰显自己的荣耀。

## C. 以色列

第三步：以色列。神因着祂的怜悯，想要拯救和使用一群人来实现他原本创造的心意——彰显他自己的荣耀。

在出埃及记4章，他甚至称呼这一个拣选的族群为自己的“儿子”（22-23节）。为什么这个族群被称为是一个儿子呢？因为儿子看起来像父亲，儿子也会跟随父亲的脚踪，儿子有父亲的形象。

在去往应许之地的路上，他将这儿子带到西奈山（翻到出埃及记20章），然后神说了一系列的话来指教这个儿子，这一系列的话包括：

第一，3节说，你不可以有别神来代替我；

其次，4节说，“不可为自己雕刻偶像，也不可做什么形象仿佛上天、下地，和地底下、水中的百物。”以色列要借着彰显神的荣耀和形象来遵守第一条诫命：不用别神来替代耶和华，因此，人也不可以向其他的形象表示效忠或敬拜。

神警告这个儿子以色列说，如果你们跟随别的偶像、未能彰显神荣耀美好的性情和形象，祂就会像对待亚当一样把他们赶出这片土地。长话短说，这个儿子的确没有彰显神的形象，他们选择了去彰显别神、敬拜别神，神也的确将他们从应许之地赶了出去。

所以，古代以色列给我们的要给主要功课是，堕落的人类即便得到属灵的指导和教训，仍然倾向于犯罪、也不能彰显神的性情和荣耀。

## D. 基督

第四步：基督。请翻到路加福音3:22，在那里耶稣受了洗，圣灵降临在他的身上，然后有一个声音从天上说：“**你是我的爱子，我喜悦你。**”

这是“儿子”这个词再一次地出现，但这次是一个完美的儿子（注意“爱子”，以及英文圣经中S的大写），在接下去的经文中，我们看到一个家谱，这个家谱是追溯到哪里的呢？“**以挪士是塞特的儿子；塞特是亚当的儿子；亚当是神的儿子。**”

在家谱之后，耶稣就如同当年的亚当一般受到撒旦的试探。但是这位爱子并没有做亚当曾经做的事情，也没有陷入以色列当年所犯的罪中。他透过顺服神的话而完美地彰显了神的形象、也荣耀了神。耶稣是历史中所有失败“儿子”的反例，耶稣恢复了神创造的本意。他成为那位真正像父亲一样的爱子。

这是为什么新约圣经的作者在回顾这一幕的时候，称呼耶稣为“**爱子是那不能看见之神的像，是首生的，在一切被造的以先。**”（西1:15），又是“**神荣耀所发的光辉，是神本体的真像**”（来1:3）。耶稣说，“**人看见了我，就是看见了父**”（约14:9），亚当犯罪带来的问题现在得到了彻底的解决。

## E. 教会

第五步，教会。请翻到罗马书8:29：“**因为他预先所知道的人，就预先定下效法他儿子的模样，使他儿子在许多弟兄中作长子。**”

再看哥林多前书15:49，“**我们既有属土的形状，将来也必有属天的形状。**”

然后是哥林多后书3:18，“**我们众人既然敞着脸得以看见主的荣光，好像从镜子里返照，就变成主的形状，荣上加荣，如同从主的灵变成的。**”

最后，歌罗西书3:9-10：“**不要彼此说谎；因你们已经脱去旧人和旧人的行为，穿上了新人。这新人在知识上渐渐更新，正如造他主的形象。**”

神要教会做什么？作为教会，我们是要彰显圣父和圣子的性情、荣耀和形象。

因为神是一个使人和平的神，所以我们作为教会，也要使人和平。

因为神爱祂的仇敌，所以我们作为教会，也要爱我们的仇敌。

因为圣父和圣子原为一，所以我们作为教会，也应当合一。

因为神是完美的，所以我们作为教会，也应当完美。

因为圣父差派了圣子，所以我们作为教会，也被圣子差派。

我们应当彰显圣父的形象，应当彰显那位爱子的形象，我们应当像神的儿子。

## F. 得荣耀

第六，什么时候我们会最完美、最好地代表神的形象呢？请看约翰一书3:2，“**亲爱的弟兄啊，我们现在是神的儿女，将来如何，还未显明；但我们知道，主若显现，我们必要像他，因为必得见他的真体。**”像祂一样圣洁、像祂一样充满慈爱，像祂一样彼此合一。这句经文并没有告诉我们说我们会成为如神一半的人，但却应许说我们的灵魂会更好、更接近，也最体现创造原意地彰显神的性情和荣耀，就像一面清楚、完整又美好的镜子。

你现在理解这个故事了吗？让我们回顾一下。神创造了世界、也创造了人类，为要彰显神的形象。这是人类的使命：彰显神的形象。亚当和夏娃原本是要彰显神的形象，但是他们失败了。以色列的百姓也同样失败了。神的儿子做到了，基督降下为要向我们和受造界彰显神的形象，透过基督，神拯救属祂的百姓。

现在，教会作为属祂的儿子来向受造世界彰显、反映神的形象，用道和见证来彰显神的智慧和神救赎的工作。

换句话说，神要使用地方教会的共同生活来成就祂自己的创造目的：彰显祂的智慧、圣洁和慈爱，让整个世界都能看到。从一个角度来说，这就是地方教会的使命：彰显神的形象，并且是以与世界不同的方式，因为世界只反映败坏、堕落的形象，而我们要做的是恢复——恢复镜子原本的功用。所以我们要作为一个被改造的、正确的人类而生活。

另一个我们可以使用的词汇是“敬拜”，当我们敬拜某人或某物的时候，我们等于在说“它配得”。英文的“敬拜”就是这个意思：worth-ship。要正确地、深思熟虑地反映神的形象，我们就要把神所配得的荣耀和性情归给祂，这就是敬拜的本意。我们后面的课程会进一步追溯整本圣经中的敬拜叙事主线。

到现在为止，我们可以非常宽泛地说，地方教会的使命就是成为真人类。而作为真人类，我们要为所有的人类成为彰显神形象的、好好治理世界的榜样。马太福音5:13-16因此这样说：

13“你们是世上的盐。盐若失了味，怎能叫它再咸呢？以后无用，不过丢在外面，被人践踏了。14你们是世上的光。城造在山上是不能隐藏的。15人点灯，不放在斗底下，是放在灯台上，就照亮一家的人。16你们的光也当这样照在人前，叫他们看见你们的好行为，便将荣耀归给你们在天上的父。”

可是，我们到现在为止还没有讲道大使命，大使命在哪里？凯文·德杨和纪格睿的书上说“大使命才是教会的使命。”而我现在给你的广义答案则是：“神的形象是教会的使命。”他们提供了一个狭义的答案：“建立门徒、施洗和教导神的道是教会的使命。”到底哪一个答案是对的呢？

# 叙事主线二：我们必须通过献祭而得救（祭司的故事）

现在，我们会再过一次圣经的叙事主线，但是这次我们要看另一个主题，这个主题我们上礼拜刚刚讲过，所以我们可以作为一个复习，用更简洁的方式把六个步骤重新过一遍。

## A. 创造

亚当和夏娃受造在伊甸园里居住和行走，他们没有犯罪，也得着了关乎永恒生命的应许。

## B. 堕落

亚当和夏娃吃了禁果，也因此得着死亡的审判和刑罚。亚当不仅仅是有了一个过犯而已，正如我们在上一次的时候所讲过的，亚当是从里面犯了罪，他违背了神的律法，并且也得到了律法所带来的惩罚。

然而，神很有恩典地预备了解决方案：神杀了一些动物，用动物的皮给亚当和夏娃制作了能够遮羞的衣服，遮盖了罪给他们带来的羞耻。

## C. 以色列

第三集：以色列。神呼召了亚伯拉罕，然后也将亚伯拉罕的后裔从埃及带出来。神带领他们过了红海，这是一个伟大的救赎行动。但是在神拯救他们之前，神先透过逾越节的献祭告诉他们：神愿意“越过”他们的罪而不刑罚他们。神也给他们律法，在律法中教导他们，因为他们犯罪所以他们需要得到救赎。律法同样教导他们该如何给自己带来救赎：借着献祭，尤其是赎罪日的献祭，思想自己的罪如何被替代受刑。

结果是什么呢？以色列民依然犯罪、被放逐和离开了应许之地。他们不能靠着自己救赎自己，他们需要一个外在的救赎者：弥赛亚。

## D. 基督

好消息是：神预备了这样的一位救赎者，这就是第四集：基督。

基督来，不仅仅是做一个完美的君王、一个神形像完美的彰显者。基督来也是来做逾越节的羔羊，他为我们的罪而付上了被钉于十字架的代价。基督不仅仅解决了亚当犯罪的问题，基督也付上了亚当的罪所需要的赎价。

歌罗西书2章说，只要我们为自己的罪悔改和信靠基督，神就赦免我们。看歌罗西书2:13-14：

13你们从前在过犯和未受割礼的肉体中死了，神赦免了你们一切过犯，便叫你们与基督一同活过来；14又涂抹了在律例上所写、攻击我们、有碍于我们的字据，把它撤去，钉在十字架上。

耶稣透过顺服天父的旨意走上十字架、付了人的罪本该带来的刑罚与赎价而完美地给世界带来治理。然后天父让他从死里复活，打败了死亡和罪的律，并且给祂所有的权柄。马太福音28:18说：“**耶稣进前来，对他们说：‘天上地下所有的权柄都赐给我了。**’”那么，基督在得到权柄之后，他向权下的百姓所做的第一件事是什么？他差派他们，他给了教会一个使命。

## E. 教会

这就让我们来到第五集：教会。让我们仔细看一下耶稣基督给教会的差派使命：

19所以，你们要去，使万民作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗。20凡我所吩咐你们的，都教训他们遵守，我就常与你们同在，直到世界的末了。

所以这两句经文有没有告诉我们教会具体的使命？是的，从狭义的角度来说，教会的使命就是在万民中训练门徒、施洗，以及教导基督所教导的一切。我们的工作就是让人看到他可以怎样得救。

这就是教会的使命，因为旧约圣经让我们看到有一条路在人看来是好的、是容易走的，但确是引导灭亡。所以我们的身边有很多的人认为自己走在正确的道路上，但他们其实是在走向悬崖，我们需要告诉他们：这条路引向灭亡，你会在石头上失脚掉下去摔死，请不要再沿着这条路走了！

对于一个正在走向悬崖的人来说，仅仅拥抱他、爱他、给他衣服穿、给他东西吃，招待他享用美食……这些都是不够的，我们既然从那条死路上得了救，我们就应当知道用什么样的方式去爱那些继续走在死路上的人。我们一定、一定要开口对他们说：“你们正在走向灭亡，你们一定要悔改、调整方向，从那个必死的方向上转离。”

朋友们，教会所得到的差派使命的核心是说话、呼吁百姓悔改。要传讲福音，要说：“救恩的道路是这样的！”如果我们不这样做的话，我们所做的其他事情都是在浪费时间和精力。

## F. 得荣耀

第六集：得荣耀。腓立比书告诉我们，有一天所有的人都要跪下，所有的舌头都要歌颂和承认耶稣基督是主。到那时，我们就没有必要再进行门训了，因为每个基督的门徒都真知道耶稣基督是主，他们会得着永远的喜乐，也有一些人会得着永远的刑罚。所有的人，要么因为喜乐而敬拜，要么因为被打败而屈膝。

所以，教会在地上的使命，就是传讲好消息和建立门徒。福音的好消息既能纠正人的罪咎，又能解决人心堕落的问题。

# 我们如何把这两个故事放在一起？

那么，我们的答案是什么？教会的使命是广义还是狭义的呢？我们如何把这两个故事放在一起呢？

朋友们，当我们思想教会的使命时，我们需要将这两个命令放在一起来考虑：广义的作为真人类而彰显神的形象，和狭义的传讲福音与建造门徒。我们同时需要这两个使命，我们使命的核心是传讲福音和建造门徒，而围绕着这个核心的则是成为一个新人类共同体，一个反映神形象的共同体。

那么，我们具体该怎样做才能同时体现广义和狭义的使命呢？

我想我们可以从前面所读的，马太福音5:13-16节的经文得到一些提示：“**你们是世上的盐。……你们是世上的光。……你们的光也当这样照在人前，叫他们看见你们的好行为，便将荣耀归给你们在天上的父。**”

所以，耶稣是说我们的生命应当与众不同，应当像盐一样，我们的整个生命都需要成为照耀他人的光。但仅仅这样的话，他们会不会把荣耀归给我们在天上的父呢？可能不会，他们会认为我家教好、我是个好人。马太福音5章的经文给我们一个问题：我们的好见证、作为新人类的样式，如何和天上的父建立关系？人们怎么知道我们是属于“天上的父”而不是某个好教养阶层的一分子？

耶稣在马太福音16章、18章，以及28章回答了这个问题。当耶稣给彼得和地方教会以权柄，让教会在地上捆绑的、在天上也捆绑，在地上释放的、在天上也释放，然后给我们洗礼的权柄让我们来进行捆绑和释放的工作。是我们的洗礼将人接纳进入地方教会成为成员，也借此将这个人与天上名册中的名字联系起来。

换句话说，如果我要实现马太福音5章中所教导的、让我的整个生命都成为光和盐见证天上的父亲，我首先要正式地成为一个门徒，透过洗礼成为地方教会的一个成员。

所以，广义的宣教使命，完全依赖于狭义的宣教使命是否被遵行，我们可以说狭义的使命在先、广义的使命在后。我们先要传福音，一个人才能得救，然后我们可以把耶稣所教导的借着门训传递给这个人，透过洗礼和成为教会成员给他带上耶稣的名牌，这样人们知道他的生活是为耶稣活的。除非一个人身上带着耶稣的名牌，否则我们不知道他是不是属于耶稣的。传道、洗礼、门训，教会遵行狭义的使命，从而使广义的使命被实现成为可能。

地方教会的使命是什么呢？我会这样回答这个问题：

地方教会的使命，是作为一个集体而遵行大使命，这是狭义的答案。也就是说，地方教会要建造门徒、要教导和传讲福音，要给悔改和相信的人施行洗礼，接纳基督徒成为成员，并且教导他们一切耶稣曾经命令和教导的。为了达成这个目的，我们这个地方教会透过奉献和预算、透过聘请传道人和职员、透过作为一个集体的聚集和分散，教会的首要责任就是建造门徒、装备门徒、并使成员们能够彼此建造和装备。

这段话是讲到教会的首要使命，但这首要使命只是教会作为教会一半的使命。

教会另一半的使命，是教会成员作为基督徒个体，活出新人类的样式——尽心、尽性、尽力和尽意地爱神，并且也爱人如己。这包括了用嘴唇、也用行动彰显神的形象，这包括了不仅教导和传递耶稣的教导，而且也顺服耶稣的一切教训。我们称之为“大诫命”，大诫命包含了大使命，但是又比大使命所说的更多。

所以，我们可以用这样一个表格来体现：

|  |  |
| --- | --- |
| 作为群体的教会： | 大使命 |
| 作为个体的教会成员： | 大诫命 |

# 这对你和你的人生使命来说意味着什么？

最后，我们要思考，前面所说的对你来说意味着什么？对你在一生中如何跟随主、遵行主所交托的使命来说意味着什么？

我希望你从今天的课中可以带回家的是三个实践点，这是你作为基督徒的使命，你必须接受这三点。

## A. 基督徒生活的第一步是受洗和加入地方教会

请在看看大使命是怎么说的？“**所以，你们要去，使万民作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗。**”所以我们需要去，并且传福音和建造门徒？我们该如何建造门徒呢？透过洗礼和教导，但首先要让我们自己与基督联合，然后教导。

你们的讲义上有：与基督合一，并且教导。教会“**奉父、子、圣灵的名**”给我们施洗，让我们进入基督的身体、与基督合一。然后我们在教会生活中不断地受到教导。

这种“传讲与教导”的工作在教会生活中被首要地体现出来，这是为什么中文把“church”翻译为“教会”的缘故：要受教导。 教会的预算和教会聘用全职员工和期待全职员工如何使用他们的时间也体现出这一点：他们要教导，或者帮助教导。

当我们的认信和实际的生活不一致的时候，教会要进行劝诫和期待悔改，如果这个人始终不愿意悔改的话，教会要透过惩诫性除名来保护教会的圣洁，也给这个人大声地警告：你与基督可能不合一，你可能并不属于基督。

你有没有看到，我们的成员制和作为门徒的生活其实是大使命的一部分，在教会实现大使命中居有举足轻重的作用。

其次，教会作为一个群体，首先对自己传讲福音，同时也对那些未得救的传讲福音

当我们作为一个教会聚集的时候，我们做的最重要的事情就是传讲福音。作为牧师和传道人，我们的首要责任也是教导和传讲福音。教会的奉献收入要做的最重要的事情是支付牧师和传道人的薪水，其次是维持我们聚会的空间和场地，让我们可以聚集聆听基督的教训，并且蒙差派去做同样的事情。从某个方面来说，我们每个人都是家里和工作场所的宣教士。然而，狭义和传统的角度上来说，神也呼召一些人全职地跨越空间和文化的障碍去给那些从未听过福音的地方带去福音。我们作为教会，应当兴起和差派宣教士。

## B. 作为教会成员，你每天的使命就是代表这位君王耶稣基督，在所有的事上展现新生命

让我们回到创世记1:28：“**神就赐福给他们，又对他们说：‘要生养众多，遍满地面，治理这地，也要管理海里的鱼、空中的鸟，和地上各样行动的活物。’**”

按照这句经文，我们可以滥用、压迫和操控受造界吗？绝对不是的，我们要像神一样管理和治理这地，神的治理是创造生命、使生命繁荣的治理，而不是滥用和压迫生命的治理。

所以，每个基督徒都会像亚当一样在某些领域里治理。这些领域可能是教室、办公室、操场、厨房、画室、一个代数问题、一个数据机房，等等。你蒙召要治理和管理这个领域，并且是效法基督的管理和治理，能够带来秩序、目的、意义和生命，能够创造良善。你有责任使用你的决策权来提升和促进他人的生命和生活，这是服事的目的。

就像一个园丁辛勤耕耘土壤，在建筑、工程、科技、艺术、商务、法律和政府等各个领域里我们都要像园丁一样辛勤耕耘、带来秩序、带来塑造、创造力，并且最终都是为了服事神所造的这个世界。

弟兄姊妹们，让我们像君王一样在每个领域里都升起上帝的旗帜来，特别是在没有基督徒在服事的地方，能够给那里带去基督的治理、合乎圣经的治理。

在我没有做牧师之前，我是一个很小的商务杂志国际商务板块的编辑。我在这份工作上做的很尽职，我策划、我编辑、我管理，我执行，直到杂志被印发。如果你要问我，我对签一份工作有什么后悔的地方，我会说我后悔我只是做的很好，但是没有做的卓越。我做到了A，但不是A+。为什么我今天为之后悔呢？因为我不管怎么做都和我今天的牧师工作毫无关系啊！我不会因为当年杂志编的好，现在讲道就更好，对吗？我后悔，是因为我的上司仍然对基督教充满敌意。如果我当时工作更出色，就能给他带去更大一点的影响力。

第三个实践点：

## C. 作为教会成员，你每天的使命就是用你所说的话代表基督这位君王

正如前面所说的，如果你只是用行为见证，那么你只是让你自己得到了称赞。要把神的旗帜插在你的领域里，你就要用嘴唇说出关于神的话。你要声明自己是一个基督徒，让人看到你属于基督，如果你没有这样做，那么你工作再好、再出色也没有意义，因为你的意义在于你要让人认识神和看到神。

我有一个朋友被一间非常出名的大学录用为博士研究生。在他报到的第一天，他就向所有人自我介绍说他是一个重生的基督徒。当他这样做的时候，首先除去了心中对人的惧怕，也帮助别人更好地认识他。更重要的是，他选择在公众面前让自己站在基督的战壕里，当他们看到这位弟兄的工作时，他们就会知道他这样做或者那样做的原因是因为基督。

朋友们，无论是以这种方式或者那种方式，我们的目的都是打开与人分享耶稣基督的门。我们每周日都为此祷告，我也鼓励大家每周都为此祷告。

## D. 作为教会成员，为了完成你的使命，你需要其他教会成员，他们也需要你

作为基督徒，我们彼此需要，因为我们应当彼此督责、彼此鼓励，也要彼此教导。

我的妻子需要其他成员，对她来说晚餐前的时间特别难熬，因为那个时候孩子们都特别兴奋、而她也劳累了一天，还好另一个住在街对面的成员一周会有好几天大概4点半到5点的时候来我们家，她的女儿会和我们的女儿一起玩30到60分钟，这样他们两个可以在一起花点时间，彼此激励。

如果我们要作为一个新生命而活，我们就不仅仅要过一个个人敬虔的生活，我们也要学会如何在平安、喜乐和彼此勉励中共同生活。我们需要机会来操练耐心、良善和自制。正如狄马可牧师常常说的，你没法在一个孤岛上结出圣灵的果子来，而是在地方教会中、在彼此相交中学习和操练并且结出圣灵的果子来。

所以，什么是教会的使命呢？

教会的使命是透过传讲耶稣基督的福音而成为万民中的盐和光，活出新生命和全新的社群生活，并邀请万族万民都进入这样光明和改变的新生命中。

那就是我们这件地方教会所做的：我们传讲福音，我们也像真正的人类一样共同生活。