核心课程：基督徒与政府

第三讲：聚集的教会

# 导论

亚伯拉罕·林肯在他的第二次就职演说中呼吁被内战撕裂的美国要 “尽全力实现并维护在我们自己之间和我国与各国之间公正和持久的和平”。这句话现在被雕刻在林肯纪念堂里，但在这个星球上我们能找到他所说的“公正和持久的和平”吗？

就像很多主张民主和人权的人一样，我非常喜欢马丁·路德·金的演讲：“我有一个梦想”。在他那激情澎湃的演讲中，他渴望这样的一个地方：“有朝一日，那里的黑人男孩和女孩将能与白人男孩和女孩情同骨肉，携手并进。”但是在这个星球上，我们能找到金博士所梦想的地方吗？这样的场景能够发生吗？

以赛亚先知在他的预言中告诉我们说，有朝一日“**他（耶和华）必在列国中施行审判，为许多国民断定是非。他们要将刀打成犁头，把枪打成镰刀。这国不举刀攻击那国；他们也不再学习战事。**”（赛2:4）你认为这一幕会在什么时候发生呢？

这门课程的名字叫做“基督徒与政府”，目的是帮助我们思考基督徒应当如何认识公共议题，以及教会和政府之间的关系应当是什么样的。通常在关于“政教关系”或者“基督徒政治伦理”的讨论中，教会的本质和意义往往在最后才被考虑。如果一本名为《基督教与政治》的书有十章，你可以想象——教会作为一个体制性组织恐怕要到第8章或者第9章才会出现。但是我认为以这种低优先级的方式看待教会是不应当的。地方教会是基督徒最首要，也是带来最大身份定位的政治实体，教会塑造了我们看待政治和国家的方式。所以，我们接下来要花两讲的内容在地方教会的讨论上，我想要说明为什么教会是一个政治性的实体，以及教会生活应当是什么样子的。

万国应当能在地方教会中看到一个“公正和持久的和平”，万国也应当看到马丁·路德·金的梦想在教会里成为现实，在教会里人们“**将刀打成犁头，把枪打成镰刀**”，放下自己的战斗性，而学习彼此相爱。

所以如果可以用一句话来总结今天的内容（然后我就能下课）的话，这句话应该是：**对教会而言，最重要的政治就是成为一个合乎圣经的、健康的教会。**

我们今天的焦点会放在教会的共同生活上：什么是一个作为政治性实体的地方教会。让我根据圣经给大家五个关于地方教会群体生活的描述，或者说五幅画面。

# 第一，地方教会应当是一个理想的政治共同体

当神创造亚当和夏娃的时候，祂不只是创造了一对夫妻，祂也是创造了两位国度的公民，并且赋予他们看守护理园子的责任：他们要生养众多，要治理和遍满地面。他们是按着神的形象被造的，也因此要代表神的公义、良善、正义以及在共同的生活中彰显神是一个滋养生命的神。亚当和夏娃被造是要成为承载上帝形象的君王。

当然，我们都知道后来发生了什么。他们不能够代表神去治理，他们要代表自己和得着自己的渴望，他们最后被神从那园子里移走了。

后来，神呼召亚伯拉罕，并且应许亚伯拉罕祂必然会成就祂给予亚伯拉罕的命令。例如，虽然神同样命令亚伯拉罕要生养众多，但神同时也应许了亚伯拉罕会使他的后裔如天上的星、海边的沙一样多。因此，我们可以说，神所拣选的圣约子民不但成就，而且也展现神对全人类的心意和计划，圣约百姓就像美剧《王冠》中王太后所描述的王室职责一样，向世界彰显神的美善和计划。

因此，神把律法赐给亚伯拉罕的后裔，即以色列人，并告诉他们如果他们愿意遵守律法，他们就会成为“**祭司的国度**”和“**圣洁的国民**”。也就是说，他们应当根据律法所启示的上帝性情而行在神的公平与正义中，他们会成为万国中被特别拣选出来的“模范国”、一个有理想政治的地方、一个神与人同住的伊甸园。他们应当成为那失败的祭司-君王亚当和夏娃原本应当成为的样子，效法神看守和修理交托给他们的应许之地，也透过公平和正义的政治治理彰显神的性情和荣耀。法老，当然就是他们的对立面了，法老代表了堕落的亚当，也是罪人暴政的“模范”。

然而令人遗憾的是，以色列人并没有把他们的心思和眼光聚焦在神的身上，也没有在敬拜中被塑造成神的形象。相反，他们去看外邦的诸多神灵并且敬拜他们，他们贪恋外邦国家的种种政治便利，最后也变得和外邦国家一样。作为审判，神使他们被掳，也告诉他们神将不再居住于他们中间、不再把以色列当作属天政治的模范。

就在以色列人被掳的时候，神给了以色列人新约的应许。耶利米书31:31-34是“耶利米版本”的新约应许：

31耶和华说：“日子将到，我要与以色列家和犹大家另立新约，32不像我拉着他们祖宗的手，领他们出埃及地的时候，与他们所立的约。我虽作他们的丈夫，他们却背了我的约。这是耶和华说的。”33耶和华说：“那些日子以后，我与以色列家所立的约乃是这样：我要将我的律法放在他们里面，写在他们心上。我要作他们的神，他们要作我的子民。34他们各人不再教导自己的邻舍和自己的弟兄说：‘你该认识耶和华’，因为他们从最小的到至大的都必认识我。我要赦免他们的罪孽，不再记念他们的罪恶。这是耶和华说的。”

在解释这段经文之前，我们先停下来思想一下：什么是理想政治社会的要素？这个世界的列国都想要建立公平公正的社会，对吗？列国的工具是什么呢？是外在的法律和国家的强制力（刀剑）。古以色列作为神的百姓拥有世上最完美的法律——神所启示的法律，然而他们并没有成为理想的政治社会。朋友们，想一想。如果我们这个国家有一个优秀的总统（国家主席）、最优秀的政治家都在国会（人民代表大会）里，最优秀的人做法官，以及每个州（省）的政府都是最优秀的公务员，他们在一起通过了完美的法律，能得到一个怎样的国家？某种意义上来说，就是出埃及记和申命记的重演，就是古以色列，对吗？可是以色列做的怎么样呢？以色列社会有多公义呢？他们把自己的孩子献祭给偶像，他们收受贿赂，他们欺压贫穷的和软弱的……

现在，你认为什么是理想政治社会的要素？

我可以想到三件事情：正确的治理者和治理制度，正确的渴望，以及正确的地位。治理者和治理制度应当与被治理者的愿望一致，被治理者在社群中有正确的地位。这些要素都应当是正当和正义的。

我可以说，新约的应许给了我们这三个要素，理想政治的要素都在耶利米书这段经文中得到体现。

首先，经文应许了正确的治理者：“耶和华说：……**我要……另立新约……我要作他们的神，他们要作我的子民。**”其次，百姓的愿望与治理者的治理愿望是一致的，33节说：“**我要将我的律法放在他们里面，写在他们心上。**”第三，他们都有正确的地位，34节说：“**我要赦免他们的罪孽，不再记念他们的罪恶。**”要留意这个社群是何等理想：他们甚至都不需要互相教导就能认识耶和华——这位治理者，因为他们都认识祂。换句话说，他们之间是平等的，政治资源和政治机会对他们来说都是一样的，这像是一个“众王平等”的民主社会。

在第三个要素上，我们还要再想一想：正确的地位。他们的正确地位，或者说成为这个理想政治社会的资格是从哪里来的呢？经文说，从神的**赦免**而来。

这对一个政治共同体来说是一个非常奇怪的基础。一般情况下，我们透过**出生或者入籍**获得公民身份和权利。换句话说，如果你要成为一个国家成年并拥有政治权利的公民，你要么出生于这个国家，要么透过某个程序、遵守法律法规而加入这个国家。这是我们国家目前的国籍法和移民法所要求的。

但是在新约群体中则不一样。新约群体的身份从承认自己生在罪中、没有按着治理者公义的要求而生活开始，换句话说，获得新约群体的身份需要你首先承认自己需要饶恕和赦免。

对于一个政治性社群来说，这很奇怪，不是吗？

但事实上，我要说这**非常重要**。为什么？让我们来想一想：人类政治历史上所有的冲突、斗争和战争都是自我治理、自我授权和自我称义带来的结果。我们总是说服自己相信我们有资格统治、我们知道的最正确、我们比别的政权、民族、国家、种族、党派更加优越。我们用各种各样的理论和宣传说服自己相信上述几点，然后我们乐意付出一切代价去赢得统治权，而这些代价在我们认为必要的时候包括了战争。朋友们，如果你仍然在自我称义、认为你的理论和方法比别人更正义、更优秀，你就会继续贬低别人、审判别人，并且认为那些人不如你正义、不如你优秀、不如你有人性，值得你付上一切代价去消灭他们。

你看看网络上的言论：你们应该照我说的做，因为我比你更爱国、我比你更有钱、我比你更有智慧、我比你更有知识，所以你们应该听我，所以我应该治理你们。

接下来我要说到的是今天早上这一课里最重要、也是最深刻的神学要点。第一，你的自我治理总是建立在你的自我称义之上的。自我治理（神称之为悖逆）总是建立在说服自己接受“我有资格治理”这一宣告之上。而自我治理必然会带来对他人的操控欲望，因为我们想要自己的愿望得到满足，就一定需要别人的配合和回应。

今天早上最重要、也是最深刻的神学要点中的第二点是：如果要把生命的主权交还给神、承认神有权治理我们的生命，我们必须放下所有自我治理、自我称义的自辩，单单依赖神的称义和神的饶恕。也就是在神面前承认：“我的治理一塌糊涂，我只配得永恒的刑罚。你是否愿意饶恕我和成为我生命的主呢？”如果说我们是自己坐在自己的生命宝座上，当我们依赖神的称义时就是请神坐在了我们的宝座之上。

这就是建立和平、丰盛、公正的政治性社群的前提。人们只是从未意识到基督教福音信息中关于称义的部分具有何等的政治能力，称义的福音能够建造理想的政治社群。

只有那些认识到自己曾经是神的仇敌、经历了神满有恩典的饶恕之后的人才能够回转和饶恕其他的罪人，并且不再自己寻求成为罪人的主，不再企图操控他人。这些人知道自己在这一社群中的地位并非自己赚来，而是神的恩赐，这让他们能够与他人在和平中相处。他会这样说：

“我的政治身份并不来自我出生于这个国家，也不来自我是胡图人而不是图西人、是斯拉夫人而不是波斯尼亚人、是上层阶级而不是下层阶级，我属于这个社群仅仅是神所恩赐的礼物。所以我怎么能够把自己放在一个比你更高的位置来论断你这位同蒙恩赐的邻舍呢？”

我们在福音书中看到与之相反的画面，耶稣时代那些自我称义的宗教领袖总是在论断和责备他人、奴役他人。因此耶稣不得不说，他来不是为要拯救义人，而是要呼召罪人悔改。思想马太福音18:21-35那个不愿饶恕人的仆人，那个仆人被债主减免了一千万银子的债务，但却不能赦免他仆人所欠的十两银子，以至于要将人丢入监狱。这就是一个自我称义的人，他也因此想要使用他说服自己的理由奴役他人。

地方教会是一群被神饶恕的子民所构成的社群，因此这是一个地球上最奇怪的政治社会：在这里那些曾经为敌的都要放下手中的刀剑并且彼此相爱，而这些曾经与神为敌的不正是来自各国、各方的罪人吗？

我要说这是一个极大的历史性反讽。人们总是批评马丁·路德所恢复的“因信称义”，认为这一教义带来了消极避世、无动于衷的政治观。如果一个人称义是因为信心而不是因为行为，那么他为什么还要行义呢？为什么还要在意这个世界的政治呢？但事实上，“因信称义”是一个给这世界带来新天新地政治大能的概念，它摧毁了党派和政争所制造的分离之墙，使我们成为新造的人，也给曾经彼此仇视的地方带来和平。

所以，正确的地位、正确的治理者和被治理者都很重要，还有正确的政治愿望也很重要。耶利米书是说“**我要将我的律法放在他们里面，写在他们心上。……我要赦免他们的罪孽，不再记念他们的罪恶。**”我们必须渴慕的是神的律法和神的心意。我们真的是这样吗？

这就让我们进入第二点，第二个我们今天早上用来描述教会的方式。

# 第二，地方教会是政治社会的典范——一个先知性见证

耶稣很关心我们内心的渴望。请看马太福音5:3-10，那里说天国是预备给虚心的人、哀恸的人、温柔的人、饥渴慕义的人、怜恤人的人、清心的人、使人和睦的人还有为义受逼迫的人。换句话说，这些人渴望结束与罪的关系。他们虚心是因为知道自己是罪人，他们不能够奴役或操控他人。相反，他们是经历破碎的，因此他们渴望正义、怜悯、和平、圣洁，他们渴望像神和与神同在。

这会产生一个怎样的社群呢？13-16节告诉我们，这个社群首先是光和盐。它是盐，因为它要与周遭的世界完全不同；它是光，因为它产生了一个人人都可以看见的见证。地方教会不只是一个理想的政治性社群，也是给世界的一个模范共同体。

耶稣在第五章的后面继续教导这样一个理想、模范的社群应当是什么样子的：

* 你们听见说‘不可杀人’，但是你们甚至不应该向弟兄发怒。新约的百姓不应当彼此相恨、歧视、谋杀，而是要寻求和好。（5:21-25）
* 你们听见说‘不可奸淫’，但是你们内心都不可以起情欲。新约的百姓不应当贪恋或使用其他人来满足自己的私欲。（5:27-30）
* 我告诉你们，凡休妻的，就是在犯奸淫。新约的百姓应当荣耀神所设立的制度。（5:33–37）
* 我告诉你们，不要起誓，是，就说是；不是，就说不是。新约的百姓应当无论在什么情况下都彼此说诚实话。（5:33–37）
* 有人打你的右脸，连左脸也转过来由他打；有人想要告你，要拿你的里衣，连外衣也由他拿去。新约的百姓应当用他们的资源祝福和装备他人。（5:38–42）
* 最后，新约的百姓还要爱仇敌。

朋友们，你们是否看到这样的一个共同体应当怎样地完全不同于世界？这样的一个群体该多么荣耀地彰显神的性情啊！

同时，你们也要留意，这都是因为饶恕和赦免的福音。带着上帝饶恕和赦免信息的福音把我们从罪中释放出来，透过基督，我们建立了全新的社会关系，以及一个被更新的、正义的并合神心意的政治连结。这就是我们在腓立比书2章所看到的。请从腓立比书2:3开始：

凡事不可结党，不可贪图虚浮的荣耀；只要存心谦卑，各人看别人比自己强。各人不要单顾自己的事，也要顾别人的事。

随后，我们就看到福音的美好画面：“**他（耶稣）本有神的形象……**”

然后回到保罗的主题：福音能“**使你们无可指摘，诚实无伪，在这弯曲悖谬的世代作神无瑕疵的儿女。你们显在这世代中，好像明光照耀，将生命的道表明出来。**”

“**凡事不可结党，不可贪图虚浮的荣耀**”，你的态度应当和那位救主一样，放下所有自私的愿望，那都是虚浮的。一个新约群体——地方教会——的成员事实上属于一个全新的世代，就是圣灵的世代。现在你是否明白我在一开头所说的了呢？对教会来说，最重要的政治就是成为一个合乎圣经的、健康的教会。

思想保罗在罗马书第二章所说的：“**你讲说人不可偷窃，自己还偷窃吗？**”

我们也可以发出同样的问题。你们这些主张更好移民政策的人，你们自己接待远人吗？你们这些为传统婚姻观而发声的人，你们是否尊荣父母、舍己地爱配偶，以及花时间教导孩童呢？你们这些主张社会正义和族群平等的人，你们是否顺服了罗马书12:13-16所说的呢？那里说：“**圣徒缺乏，要帮补；客要一味地款待。逼迫你们的，要给他们祝福；只要祝福，不可咒诅。与喜乐的人要同乐；与哀哭的人要同哭。要彼此同心；不要志气高大，倒要俯就卑微的人。**”

基督徒在他们的教会里却因为族群、阶层而彼此隔阂，还有比这更悲哀的吗？你有没有看到，教会应当首先成为那个不同族群和阶层和睦同居的地方？教会也应当成为那个最看顾穷人的地方。

你想要给所在地区的社会问题——例如堕胎和糟糕的婚姻——带来改变吗？先从自己顺服以弗所书5章开始吧：“**你们作妻子的，当顺服自己的丈夫，如同顺服主。……你们作丈夫的，要爱你们的妻子，正如基督爱教会，为教会舍己。……你们作儿女的，要在主里听从父母，这是理所当然的。**”

说自己是基督徒的人却选择离婚，或是在身体和情感上欺骗自己的男朋友或女朋友，甚至离弃自己的儿女或父母，这是多么令人悲哀的事情啊！你没有看到吗？我们应当是在婚姻和家庭价值上成为世界榜样的那群人啊！

你想要给经济带来积极影响吗？请继续读以弗所书6章吧：“**你们作仆人的，要惧怕战兢，用诚实的心听从你们肉身的主人，好像听从基督一般。……甘心事奉，好像服事主，不像服事人。**”

基督徒们在工作上懒惰又是多么悲哀的事情啊！我们应当成为努力工作的人、成为企业的最佳员工。

如果你是一个企业主，或者想要推动更好的经济政策来帮助经济均衡发展吗？读一读以弗所书6章接下去的经文吧：“**你们作主人的，待仆人也是一理，不要威吓他们，因为知道，他们和你们同有一位主在天上，他并不偏待人。**”

基督徒的雇主滥用权力、苦待员工，违背商业伦理、或对其他企业或行业内的罪恶视而不见，这又是多么令人悲哀的事情啊！你没有看到圣经是怎么说的吗？我们应当表现出对健康、正当商业和劳资关系的强烈兴趣和负担。

我们这门课的题目是“基督徒与政府”，你可能会感到奇怪为什么我们花两个礼拜的时间在教会论的议题上，这不该是系统神学讲的吗？不，教会与政治密切相关。如果我们要重绘基督徒对政治应有的看法，我们就要先认识战场在哪里？也就是说我们的政治生活从哪里开始？不是从投票站开始、不是从互联网开始，而是从你归主以后第一个主日敬拜神的地方开始，然后在一周的第二天延续到第七天。政治从你主日结束后与谁在一起花时间开始——是那些和你一样的人，还是那些比你优秀、能给你带来好处的人？然后你就能知道怎样预备自己认识政治了。

那些搬到大城市的基督徒往往想要给这个世界带来一些改变。但他们没有意识到真正的行动、能够持续到永恒的改变、能够让山上的大石头不会像西西弗的石头那样滚下来的行动，其实首先发生在地方教会里。所以，在与人高谈阔论民主政治之前，先试着与教会中的一位老姊妹建立关系，陪她一起来教会吧！

# 第三，地方教会是世界性、不分党派和多种族的

地方教会不应当把自己的身份与某个政体紧密地联系在一起。我们的身份完全依赖于那位赐给我们饶恕的神。因此，耶稣吩咐说把凯撒的物当归给凯撒，我们几周之前看到这一点，无论凯撒的名字是什么，都要归给他。所以从这个角度来说，我们是可以四海为家的世界主义者（cosmopolitan）。但我们并不是“全球主义者”（globalist），这两个词往往在政治字典里被混在一起，人们理解的世界主义者/全球主义者往往是一码事：主张贸易、主张世界一体化、支持欧盟、支持联合国、支持国界开放。那不是我说的“世界性”。我的意思也不是说要借着给婴儿施洗才让人拥有国籍、由此建立一个中世纪式的“基督王国”。我所说的“世界性”是指：就地方教会而言，我们会因为神透过我们的国家或政府赐下的恩惠而献上感恩，但我们并不会为自己是“中国人”或者“美国人”而感到有什么特别的恩宠。是的，我们需要讨论圣经如何指导我们爱那些给我们带来麻烦的移民、迁移者，我们也需要思想好撒马利亚人的比喻是否给我们在这一议题上提供一些亮光。

地方教会不仅仅是“世界性”的，而且也是不分党派的。除非一些党派本身是反基督教的或者禁止党员信仰基督教的，否则教会成员身份不应当局限于（或倾向与喜欢）某些党派的人。除非一间教会想把某个党派的成员身份作为基督徒得救的条件之一并且写入教会的信仰告白（随之也就成为一个异端），否则我们不应当把某个党派的身份或者政策当作教会的主要谈资或内容。

诚实地说，我甚至认为我们不应该建立一个“基督教”政党。一个“基督教”政党会把基督的名和基督的声誉捆绑在一个体制性架构和一套政策之上，而基督从未要我们这样使用祂的名字。

让我举一个更直接的例子。调查数据显示，在美国大多数福音派基督徒都支持共和党。但很多在共和党政治圈里工作的人都知道，并不是所有的共和党领袖都是基督徒，甚至连大多数都不是。如果基督徒想要为共和党改头换面、将其重新包装为一个基督教政党，我知道的确有基督徒想这么干，他们认为这是个很好的想法，因为福音派基督徒都那么支持共和党。但是代价比好处要大得多，这样做就是要把基督的名捆绑在一个大多数领袖都不是基督徒的组织身上。基督的名在教会身上已经受到很多挑战了，要知道教会已经是由悔改的罪人构成了，还不能足够荣耀基督的名，一个政党——一个由没有悔改的罪人组成的政党——怎能达成荣耀基督的目的呢？这样做的人最后必然发现他们将面临失败，并且是一个代价巨大的失败。

最后，教会应当是多种族的。因为我们的称义身份并不来自于我们的种族，而是来自神的饶恕。因此，教会里不分犹太人或是外邦人、奴隶或是自由人、野蛮人或是希腊人，那隔离的墙已经被十字架完全废去了。圣徒们在我们与神和好的地方彼此和好，这种跨越种族和阶层的话题是如此重要，我们会在第九课进一步谈论。

# 第四，地方教会是一个神迹——祭司性的见证

如果有一群人类透过新约得到了上帝的赦免和圣灵的内住，并因此成为一个榜样性的政治性共同体，我们如何知道谁是这个新约群体的成员呢？这个新约共同体是如何治理、如何与世界分别的呢？

我认为新约群体的成员身份应当是通过地方教会向万国万族公开宣告的，地方教会通过使用天国的钥匙，也就是洗礼和主餐完成这一宣告。这是马太福音从16章到18章，然后到26章、28章给我们逐渐看到的画面。耶稣先把天国的钥匙给了彼得和门徒们，然后给了地方教会——在地上所捆绑的，在天上也要捆绑；在地上所释放的，在天上也要释放。

这并不是说教会能够拯救人上天堂，也不是说教会可以咒诅人下地狱，而是说教会有权柄做出这样的宣告：（1）什么是一个合乎圣经的、正确的福音认信；（2）谁是那个正确认信福音的人。

从这个角度来说，地方教会的体制性权柄基本上就是一个做出“记号”的权柄。教会确认基督徒的标记，并且把这样的标记打在那些真正认信福音也活出福音的重生基督徒身上。这标记本质上是在宣告：“这个人属于耶稣”或者说“这个人是基督国度的子民”。这不是让一个人“变成”天国公民，而是在发放天国护照。这就是圣礼的意义：施洗让一个人加入教会，也透过主餐持续地确认这个人的天国公民身份。地方教会同时也标记什么是真福音和什么不是真福音。

教会与政府的分离意义也在于此。政府拥有的是刀剑的权柄，但政府并不拥有钥匙的权柄，政府也没有给人施洗或者举行主餐的权柄。政府不能做出任何属灵标记。这是为什么我们认为“基督教国家”这个概念本身就是错误的，这也是为什么国家设立某个基督教宗派为国教也是错误的——欧洲历史足以证明这一点。国家不能设立教会，因为新约不是透过刀剑而临到的，新约是是透过圣灵和基督国度的福音而临到的。所以如果手里拿着刀剑的政府开始代表基督教管辖人的良心，政府开始决定什么是真基督教教义，结果必然是制造挂名基督徒和假基督徒。

从美国建国开始，就时不时地有基督徒主张把耶稣的名字写到宪法或者哪个立法里面。从我的角度而言，我认为这会让美国人错误地认为自己的基督徒身份来自他的公民身份，而不是来自圣灵的工作，不是来自悔改信靠救主。最后的结果必然是让国家在某种程度上扮演了教会“标记者”的角色，对福音来说是弊大于利的。

# 第五，地方教会是时间尽头在此时设立的大使馆

让我们总结一下第一点到第四点。我们可以说地方教会是一个大使馆，地方教会是代表另一个王国——基督王国——的大使馆。但这个王国并不存在于另一个地理空间里。在伦敦的美国大使馆代表了美洲大陆上的美利坚合众国，但在地上的教会这一天国大使馆却代表的是来自未来的基督王国，也就是在时间尽头的一个新天新地。时间尽头的天国借着耶稣基督的道成肉身进入到我们现在这个时空，与我们共存到未来它完全实现的日子。因此，成为教会成员是什么意思呢？成为教会成员的意思就是被地方教会这个“未来国度”的大使馆公开确认——你的确是那将要掌权的基督王国的国民，教会透过洗礼和主餐来确认这一身份。

从体制上来说，教会很像大使馆，因为大使馆在给你颁发护照的时候并不是把你“变成”公民，而是确认了你原来就有的公民身份。而教会所做的也是如此：教会代表未来的新天新地确认了你的确是天国公民，你里面有圣灵的内住，并且你现在可以加入其它的天国公民中一起来过一个被更新的、圣灵内住的、堪称榜样的政治生活。

所以，回到开头的问题，在地球上，你该从哪里找到恒久的公平与正义呢？

不要期待某个政治伟人，或者某个像高中历史课本上描绘的完美政治领袖。要看向教会。看看教会中那两位走路缓慢的老姊妹吧，你以前有注意到她们吗？你知道她们的名字吗？她们在这个动荡的局势中坚持自己的信仰数十年，她们每周都忠心地聆听这个教会的讲台上所宣讲的信息。年复一年，日复一日，她们经历了变迁岁月，她们经历了养育儿女、经历了与养育更好儿女的父母攀比的试探，她们经历了友谊中的相爱相杀，她们经历过经济的富足和贫乏，她们听过急躁的话也听过温柔的话，她们经历过教会的兴旺和逼迫，她们没有血缘关系，但她们现在都在基督里找到了共同点、找到了共同的、最重要的身份，也因此她们在福音里能够彼此相爱，能够彼此饶恕，能够彼此接纳对方给自己带来的伤害和不愉快，也能够放下她们原本会彼此争竞的东西。

就在这两位老姊妹之间，我们可以找到恒久的公平和正义，是林肯所竭力追求的，是这个国家渴望的。你也可以这样，坐在弟兄姊妹们中间、降伏在耶稣脚前，并靠着对圣灵的顺服而活出这样美好的生命。

对一间地方教会来说，最重要的政治就是成为一个合乎圣经的、健康的教会。