核心课程：基督徒与政府

第七讲：基督徒期待怎样的政府：
要建立平安

今天早上，我们要透过问五个问题来建立一个合乎圣经的、对政府职能的认识。

# 第一，政府的权柄来自神还是来自人？

对于这个问题，基本上来说有两种答案：

第一种答案来自自由主义，自由主义者们认为政府的权柄来自受其治理民众的认可。虽然自由主义或者民主政治的主张者有的时候（例如约翰·洛克）会在嘴上说政府建立在上帝的律法之上，但从实际操作而言，他们会认为说政府的权柄来自人民，是受其治理的人对治理者的一种群体确认和认可。

在洛克之后一个世纪，美国国父托马斯·杰弗逊在《独立宣言》中这样肯定了洛克的主张：“为了保障这些权利，人类才在他们之间建立政府，而政府之正当权力，是经被治理者的同意而产生的。”

第二种答案认为，政府的权柄来自圣经和神自己的设立。圣经说政府的权柄从哪里来呢？从神而来！罗马书13:1-4是这样说的：

1在上有权柄的，人人要顺服，因为没有权柄不是来自神的。掌权的都是神所立的。2所以，抗拒掌权的就是抗拒神所立的；抗拒的人必自招审判。3作官的原不是要使行善的惧怕，而是要使作恶的惧怕。你愿意不惧怕掌权的吗？只要行善，你就可得他的称赞；4因为他是神的用人，是与你有益的。你若作恶，就该惧怕，因为他不是徒然佩剑；他是神的用人，为神的愤怒，报应作恶的。

我想经文已经很清楚了，政府代表上帝，政府是神的用人和仆人。所有的政府权柄都在神更大的治理权柄之下，在约翰福音19章耶稣与彼拉多的对话表达了同样的意思：“**若不是从上头赐给你的，你就毫无权柄办我。**”

这就意味着说，我们基督徒顺服政府并不是因为政府满足了我们所订立的“社会契约”，我们顺服政府是因为我们顺服神，而抵挡政府的权柄就是在抵挡神。

当然，我知道有很多我敬重的基督徒认为我们可以既认同“自底向上”的社会契约论，也可以接受“自顶向下”的上帝授权论。事实上，无论是美国国父还是约翰·洛克都认为这两种观点并不矛盾。而且从实践来看，一个政府很有可能是借着一种民主的、社会契约的方式而掌权的。但是我想强调的是道德责任从何而来，我们对政府的道德责任是从我们对神的责任而来，而不是从我们对“社会契约”的遵守而来。最终，一个人不能事奉两个主，如果社会契约是我们顺服的首要原因，那其实我们等于有了两个主。

# 第二，神为什么要建立政府？

对于这个问题，我们要用三种方式来回答。有一个关系上非常实际的回答，也有一个比较宽泛的回答，但最终，会有一个终极目的的回答。

让我们回到创世纪。人类堕落之后发生的第一宗谋杀案就是该隐杀了亚伯，自此，人类的道德就每况愈下，直到大洪水。大洪水带来的是一个全新的创造，以及重申曾经给到亚当和夏娃的创造使命。创世纪9:1说：“**神赐福给挪亚和他的儿子，对他们说：‘你们要生养众多，遍满了地。’**”

但是，神把创造使命给到挪亚和神把创造使命给到亚当和夏娃是有本质分别的，这一本质分别就在于挪亚和他的儿子们已经是罪人了，他们具有罪行。2-3节告诉挪亚，动物会惧怕他，而且他会捕食动物（而在创世纪1章亚当只能吃植物）。其次，思想该隐和亚伯，神设立了一个机制来防范人类的暴力犯罪，就是在5-6节：

流你们血、害你们命的，无论是兽是人，我必讨他的罪，就是向各人的弟兄也是如此。凡流人血的，他的血也必被人所流，因为神造人是照自己的形象造的。

所以，字面上看来神授权人类为着“追讨”的目的而夺取他人的生命。凡流人血的，他的血也要**被人**所流。所以政府的一个核心性质就是有权杀人，就是获得授权的暴力。这种授权使用暴力的本质让政府有权通过法律（因为政府有权使用暴力强制执行法律），无论是要你纳税还是不许开车超速，其背后的支撑就是政府的执法强制力。这也是为什么保罗称政府有“佩剑”的权柄，在罗马书13:4，“**你若作恶，就该惧怕，因为他不是徒然佩剑。**”这句经文就肯定了政府的强制执行权柄。因此，我们可以说：

## 回答一：神设立政府执行公义的审判

当然，神授权政府可以夺取人的生命是有一个具体目的的。认真查看创世纪9:5，那里说政府佩剑是为要“追讨”或者说“报应”人的罪。所以，政府在使用暴力的时候必须基于一个正确的、对等的原则。

我们可以称这种“追讨”为“公正”，创世记9:5-6其实为我们建立了一个地上公正的机制。接下来我们进一步深思什么是“公正”。为了方便起见，我们称“公正”就是“追讨”或者“偿还”。

为什么神要设立政府？第一个回答是：因为神要在地上实现某种程度的公正。[[1]](#footnote-1)

箴言20:8说：**王坐在审判的位上，以眼目驱散一切邪恶。**

箴言20:26说：**智慧的王驱散恶人，用轮子滚过他们。**

还有罗马书13章：

3作官的原不是要使行善的惧怕，而是要使作恶的惧怕。你愿意不惧怕掌权的吗？只要行善，你就可得他的称赞；4因为他是神的用人，是与你有益的。你若作恶，就该惧怕，因为他不是徒然佩剑；他是神的用人，为神的愤怒，报应作恶的。

政府如何达成这些目的呢？政府保护自己的国民——无论对他们的威胁来自外部还是来自内部，换句话说，政府在该隐杀害亚伯的时候惩罚该隐。

举个例子来说，让我们想一想美国的儿童保护机构（CPS），当CPS强行隔离施虐的家长、为儿童提供保护和避难的时候，它就是在作为神的仆人执行创世记9:5-6的命令。基督徒应当为我们的国家和政府如此重视家庭暴力下受害的儿童而献上感恩。我们也因此应当在言语和行动上支持CPS的工作。CPS也应当发现基督徒是最配合的公民、教会和牧师是最配合的机关和领袖，当这些人听到儿童受虐的情形时，应当第一时间意识到政府有权提供保护，并且举报这些案件。

让我们再看看创世记9章，1节说“**要生养众多，遍满了地**”，7节再次说“**你们要生养众多，在地上昌盛繁茂。**”所以1-7节都是围绕着这个创造-治理使命的，5-6节是为了说明或者补充如何更好地让这一创造-治理使命得到实现。我相信这一补充带来我们对问题的第二个回答，也是神设立政府的第二个目的：

## 回答二：神设立政府为要更好地实现创造使命，政府建立秩序、促进美德，并且使文明繁荣

现在，我们进入了一个有争议的深水区。因为我的结论是基于圣经带出来的原则（而非直接的经文），并且人们对于“大政府”还是“小政府”一直争论不休。我相信创世记9:5-6给我们的一个大家都可以同意的原则是政府要维护稳定和建立秩序。这是一个大家都可以统一的原则。但是促进美德和让人类文明得以繁荣真的是政府的责任吗？并不那么直接，但我认为背后是有圣经支持的。

从经文直接看来，政府毫无疑问地要维护公正，这没错，但政府的存在也是为要实现更大的创造使命。箴言29:4也这样告诉我们：“**王借公平，使国坚定**”虽然公平（英文是justice）很重要，但公平只是一个工具，目的是要实现国家的坚定。因此，我们可以看到旧约中政府所做的远远超过打击犯罪，例如：

* 作为埃及的首相，约瑟帮助这个国家应对灾荒；
* 以色列的农业制度保护了这个国家的穷苦人和弱势人群；
* 所罗门积极地开展进出口贸易，从而给以色列带来繁荣。

当然，创世记1:28的创造使命并不是赐给政府的，而是赐给全人类的。但政府是佩剑的，政府有执法权柄，用以服务创造使命这一更大的目的：维护和平和稳定，在人类可以追求实现创造使命的时候促进社会的繁荣和发展。

所以，政府是不得已的恶吗？我的回答是否定的。即便在一个完美、没有人堕落的世界里，也得有人决定车到底要靠左开还是靠右开，不是吗？

所以，对此的一个绝佳例子就是美国联邦航空管理局（或中国民用航空局），它设立各种各样的制度，从航空器的铆钉标准到飞行员如何应对各种各样的天气，不是要打击犯罪，而是要促进社会和平与繁荣。这是政府必须做的吗？这超越了创世记9章关于打击犯罪的授权吗？如果你搜索一下因为飞行员失误而造成的空难有多少，和那些没有规范的贫穷国家里空难发生的几率，就会明白民航管理的必要性了。换句话说，民航管理每年至少拯救了数以千计的生命。而政府的这一做法其实也和政府打击犯罪、实现公正和保护生命的使命息息相关，因为很多时候航空公司会因为经济利益而铤而走险、忽视很多复杂的安全规定。

因此，我们可以说，政府的存在是为要建立一个平台，人类可以在这一平台上更好地实现创造使命。这是一个实现平安、秩序、带来繁荣的平台，并且政府这样做也是为了更好地彰显它的基础使命：实现公平和正义。

但，神设立政府不仅是为了这些……

## 回答三：神设立政府是为要实现救赎的计划（最终目的）

为什么基督徒喜欢建立学校？因为能读书才能读圣经！

为什么基督教有很多机构为弱势人群提供食物、住处和促进健康？这样他们才可以活下去、认识神，并且敬拜神。

为了12章开始的亚伯拉罕之约，先有了创世纪9章的挪亚之约，创世记9章的命令和实现为神的救赎计划设定了舞台。因此，我们可以说政府的存在和工作是救赎计划得以开展的前提之一。

为什么我们希望一个和平和有秩序的社会？因为这样人们可以去寻求神，并且可以聚集起来学习关于神的事。让我们思想使徒行传17:26-27：

26他从一本造出万族的人，住在全地上，并且预先定准他们的年限和所住的疆界，27要叫他们寻求神，或者可以揣摩而得，其实他离我们各人不远。

保罗说，神设定了人们的寿命和国家的疆界，国家兴起又衰亡，为什么？国家因此可以成为一个维护生命的平台，让人们得以寻求神。

为什么基督徒要关心政府行的好不好？就眼前利益而言是为了在地上有某种程度的公正，而从长远而言，是为了有救赎计划可以顺利开展的平台。保罗在提摩太前书2:1-4呼吁要这样祷告：

1我劝你，第一要为万人恳求、祷告、代求、祝谢；2为君王和一切在位的，也该如此，使我们可以敬虔、端正、平安无事地度日。3这是好的，在神我们救主面前可蒙悦纳。4他愿意万人得救，明白真道。

你有没有留意过为君王祷告与“**敬虔、端正、平安无事地度日**”，还有神愿意“**万人得救，明白真道**”之间的联系？我们要为政府祷告，为政府行的好而祷告，因为我们关心人的灵魂得救。一个糟糕的政府或者不公正的政府，至少从今生的眼光来看，会让人的得救变得艰难。思想穆斯林国家吧，思想那些世俗主义的欧洲国家吧，这两者其实都把信仰基督教看作是不正常的，甚至会因此处罚基督徒或皈依基督教的穆斯林，也禁止在家教育——因为这会让政府无法给孩子洗脑。朋友们，我们要为好政府祷告、为政府行的好祷告。

因此，保罗在罗马书13章说，政府应当像“神的用人”那样工作。

普林斯顿神学院教授撒母耳·墨菲（Samuel Hugh Moffett）在他的著作《亚洲基督教历史·第一卷》（[*A History of Christianity in Asia, Vol. 1: Beginnings to 1500*](https://www.amazon.com/History-Christianity-Asia-Beginnings-1500/dp/1570751625)）中这样说（504页，英文直译）：

基督教文化占主导地位的西方历史中没有任何一个时期可以比得上伊斯兰在中东和东方基督教会心脏地区的治理给亚洲基督教所带来的消弱。不过教会借此可能更加经得起考验了，激烈的逼迫虽然不时发生，虽然会让一些人殉道，但教会仍然在增长。是不停歇的社会和政治不安定在侵蚀着教会的根基，这些不安定让传福音变得艰难、让教会不断衰弱。这就是伊斯兰统治下的亚洲教会历史，直到十五世纪初帖木儿的军队横扫欧亚大陆为止。那更猛烈的逼迫终止了伊斯兰的小逼迫，帖木儿的大屠杀为帖木儿赢得了“灭绝者”的称号，同时也给亚洲基督教最后、致命的一击。

不过，墨菲对亚洲福音事工的结论是：

给基督教在亚洲大陆的发展带来根本致命影响的其实并不是帖木儿的屠杀，虽然帖木儿的屠杀的确是最后的决定因素。但和逼迫相比，更有害的是教会一直以来的种种决策，这些决策让教会的福音宣讲和事工优先总是因为要保存自己而做出妥协。

所以这里给我们的教训是：第一，我们不能停止传福音，无论周边的处境如何。但第二个功课则是：糟糕的政府会伤害教会，也会拦阻教会的见证。所以，如果你在政府工作，请允许我这样呼吁你：你需要尽力让这个国家的政治环境有益于福音的发展。我说“需要”，因为神是最后掌权的那位，我不能说“必须”，但正如一个孩子需要父母保护他一样，你仍然负有这一责任。如果你在政治领域工作，你需要竭力地去做，为此祷告。譬如对美国的政治家而言，对于宗教自由的保护和讨论是很有必要的，我们后面也会花一整节课讨论宗教自由的问题。

# 第三，政府应当如何产生？有没有一个“合乎圣经”的机制？

经文并没有给我们直接的答案，经文只是说：“**凡流人血的，他的血也必被人所流**”，但没有说谁受到了托付要去执行这一公正。

## 回答一：每一个人都在某种程度上对建立好政府负有责任

首先，基于挪亚之约的上下文，我相信这段经文是被交托给人类这一集体的。所以我们都有责任来实现公正这一基本责任，我们都在其中有份——无论是透过成为政府的公务员、分包商，还是成为政府的支持者。神在第一节说的是“要生养众多，遍满了地”，然后他接着说：当你们这样去做的时候，我还吩咐你们，要确保那些杀人流血的，自己也要为之付出代价。你们都听到我说的了吗？换句话说，创世记9:5-6是为我们每一个人写的。

当然，对不同时代、不同国家的人来说，一个人可以在这件事上做多少、做到什么程度各有不同。但你知道我的点在哪里：只要你有任何机会可以促进一个政府的良善，无论你是君王的酒政、可以对君王说些悄悄话，还是一个民主社会中有投票权的公民，你都有责任顺服神、有责任致力于实现一个好政府。这也是爱人如己的方式之一。

## 回答二：我们都有责任寻找和建立一个最佳的（最尊重人的）治理模式

其次，创世记9:5-6的命令同时也要求我们去寻找一个最佳的、能够实现这一“追讨”的机制。因此，如果刻意地建立一个政府机制，是不能够完全实现“追讨”的，或者过度实现“追讨”的（例如，过度使用暴力、放任使用暴力，或者有先入为主的判断）都是不顺服神。

因此，我们说这种正义机制要求政府公平公正地对待它治下的百姓。

民主政治中包含着一些要素是符合这一要求的，例如多数决定的投票、司法复核、三权分立、无罪推定，以及司法审判中的公平正义，这些要素都能够使创世记9章的命令成为可能。这些机制都不是圣经命令，但都是有智慧的做法和机制，为要实现创世记9章所列出的目的。

但民主体制也不能解决所有的问题。譬如我们可以想到美国的吉姆·克劳法，这一法案在1876年到1965年间在美国大行其道。这一法律给美国南方各州带来了种族隔离的后果，声称这是为了让黑人与白人“分开但保持平等”，但其实带来的是各种各样的经济、教育和社会不平等。吉姆·克劳法可以说是创世记9:5-6的反面。

但制造不平等的不仅仅是吉姆·克劳法而已。美国国会于1934年成立的联邦房屋署建立了一整套房屋地图体系，根据社区的稳定性给不同的街区打分。在这套体系中，如果一个街区“没有外国人或黑人”会得到更高的分数，也更有机会得到联邦房屋署的贷款。而有黑人的街区则相对分数较低，很难获得贷款。这种歧视性体制充斥着整个住房贷款行业。

最近发生的针对黑人的警察暴力让这一问题重新浮出水面。执法机构的滥用暴力让执法这件事本身变得不正义，这不仅让政府机构超越了它得到的授权，而且还让政府机构自己要面对“追讨”的结果、成了被追讨的对象。我不能对最近的警察暴力发表评论，因为信息还不够，但是我认为基督徒首先应该站起来反对执法机构不平等地对待公民的行为，就像保护那些还未出生的孩子一样。

## 回答三：神并没有设定某个特定的政府治理方式，这是不同的历史和文化中不同的实践

我们从圣经中就可以看到这一点：神使用不同的模式治理祂的百姓。旧约中就有族长治理下的家族架构，有从摩西到撒母耳的士师架构，从扫罗到被掳的君主制架构，以及被掳流亡时期的独立聚会（会堂）架构。因此我们可以说，没有什么神圣不可侵犯的政治制度，也没有可以跨越所有人类历史时期的“最佳政府模式”。我想这是为什么无论是创世记9章还是圣经剩下的部分都对什么是“最佳政府”保持沉默。什么是治理人类最好的体制？对这个问题的回答总是会随着时间改变而改变。

## 回答四：因此，对于建立好政府来说，智慧尤其重要

因此我们可以说，智慧是政府治理中非常重要的一个要素。当政府要决定什么法案或什么行动是对当下这个处境而言能带来最多正义的时候，他们必须使用智慧。正如所罗门在判断两个妓女争抢孩子的时候，圣经说围观群众“**听见王这样判断，就都敬畏他；因为见他心里有神的智慧，能以断案。**”

箴言8:15说了同样的话：“**帝王借我（智慧）坐国位；君王借我定公平。**”

我们在几周前讲过这一点，我们在政治上所要做出的大多数决定和辩论都落入智慧的范畴。资本主义会不公义地加大贫富差距，还是会因为给一个国家带来繁荣和富裕而提升每个人的生活？免除第三世界国家债务会帮助这些国家、改善他们的社会公正，还是会给他们更多的机会去作恶？圣经既没有要求国家实行资本主义，也没有资本主义的例子，圣经同样没有讲到第三世界国家欠债的问题。所以，我们需要在这些问题上寻求智慧，而寻求智慧在我们这个国家的方式就是宪政体制，包括国会辩论、总统选举等等，这些制度的设立目的就是尽可能避免产生一个不能带来正义的结果。

所以，我们可以在这张图中认识到基督徒的政治哲学，我们需要明白在哪里要坚持原则，而在哪里可以灵活处理。不仅如此，我们还需要在基督徒之间可以互相辩论，一同探索什么是对实行公义、建立秩序和美德，以及帮助社会繁荣最有帮助的举措。实现正义必须要政府来主导市场或者规范市场吗？实现正义需要教育公立化和国家化吗？怎样的财富二次分配是最正义的呢？我们需要智慧。

# 第四，政府的边界在哪里？

对于这个问题，我要说四件事情。

## 首先，政府自己同样也在创世记9:5-6的机制之下，政府要对这两节经文的命令负责

无论何时，政府都不应当认为自己是可以在这两节经文之上的，政府同样需要顺服这两节经文，因为（1）所有的权柄最终都来自神；（2）社会上每一个人都是按着神的形象被造的。

## 其次，公民抗命的理由也根植于这两节经文

当然，我知道这个话题会需要更多的讨论，但我并不同意杰弗逊在独立宣言中的主张，革命或抗命的理由不应该是公民退出“社会契约”。我会认为，政府没有权柄以不正义的方式实现创世记9:5-6赋予的权柄。如果一个政府重复地、系统性地违背创世记9:5-6，那这就是一个不公义的政府，它滥用了自己的权柄。在这样的一个环境下，行公义可能就意味着要反对或者不顺服这一政府。

在研究希伯来名词“审判”（*misphat*）时，圣经学者里昂·莫里斯（Leon Morris）这样写道：

当义人“施行审判”的时候，他并不一定要保留先前建立的秩序。反过来说，当恶人掌权的时候，他一定会毁坏先前的的正义体制。对义人而言，无论他是否不完全地、部分地改变先前的秩序，他都要仰望耶和华以至于能够彻底和完美地实现公义。我随便举个例子，当阿摩司告诉以色列人，耶和华说：“**我厌恶你们的节期，……惟愿公平如大水滚滚，使公义如江河滔滔。**”（5:21-24）我们很难想象神只是要阿摩司说过就算了，他肯定是要阿摩司改变现状、大力改革。先知们所呼吁的绝不是保留传统，而是要改变、废除、重新开始，从这些意义来说，*misphat*（审判）其实和革命所带来的改变是一样的。

那么我们该怎么看待罗马书13章呢？不顺服政府不就是不顺服神吗？没有错，但是那段经文所说的是一个赏善罚恶的政府，一个体现创世记9章的政府，这样的政府是神的用人，我们应当顺服这样的政府。但是如果一个政府像诗篇第二篇所说的那样，聚集商议反对神呢？如果一个政府“**要敌挡耶和华并他的受膏者，说：我们要挣开他们的捆绑，脱去他们的绳索**”呢？如果政府想要禁止你按着圣经养育自己的儿女、禁止基督徒聚会、禁止基督徒教导圣经对同性恋问题的立场、或者不让我们传福音，或者强制我们堕胎呢？

我们不需要顺服这些违背神话语的命令。

但是，我们需要考虑下面的这个原则：

## 第三，神授权政府追讨对人的罪，而不是对神的罪

创世记9:5-6的有趣之处就在于，这段经文是在挪亚之约这一更大的背景之下的。挪亚之约的另一部分就是神应许了祂至少不会在短时间内再审判人类反对神和抵挡神的罪了。同时，颁布的9:5-6为人类划了一个地上审判的范围：人类要审判的是彼此伤害的犯罪行为。如果要达到审判的目的，必须有人追讨和流罪犯的血，而实行这种审判的前提是，罪犯必须对人造成了伤害。所以我认为这就是政府强制力的象征性原因：如果有人受到了严重的、可见的伤害，施害者就要被追讨罪恶。没有任何一处经文授权人类政府去“追讨”没有对他人造成可见伤害的犯罪。

这也就是说，神没有授权人类政府去审判假信仰、拜偶像或者无神论，也没有授权政府去刑罚骄傲、懦弱，或者不守安息日之类的罪。当然我知道但以理书3:29，以及摩西政府都要审判不敬拜神和不守安息日的人，但摩西之约下的以色列及以色列人是一个例外，我们几个礼拜后会回到这个话题上来。

## 第四，但要对人类和正义有正确的认识，人要先正确地认识神

所以，神并没有授权人类要“追讨”抵挡神的罪，但同时我们需要意识到圣经的经文告诉我们，是神把权柄交给政府（“**凡流人血的，他的血也必被人所流**”），而且是基于一个神学性理由（“**因为神造人是照自己的形象造的**”）。

因此，我们可以说正确的政府架构和政策制定取决于制定者是否对神有正确的认识。如果我们拆除这一基础，我们就拆毁了正确体制和正确政策的基础架构。不仅如此，拆除这一基础还可能会导致政府政策以错误结果为目的、以不正义为导向，最后这样的政府也会得着审判。

抵挡神的政府不可能持久地维持自己做一个以正义为目的政府。

所以，创世记9:5-6给我们一个保持张力的平衡：

* 神给政府权柄，让政府追讨人对人的犯罪，而不是追讨人对神的犯罪。而且……
* 那些拒绝承认自己的权柄来自神，也不根据神的法则治理的政府最终也会遭到审判。

创世记9章同时教导了这两个原则，而如果你要把信仰很好地带入公共领域，你就需要同时认识和理解这两个原则，即便这两个原则之间存在张力。如果一个政府忘记这两个原则中的任何一个，就必然会发生不正义的治理。最终，国家当然不能够直接惩罚拜偶像或者假宗教，但是透过政府的公正治理和清除假宗教和偶像崇拜所结出来的坏果子，就能够抑制恶的发酵，而这样的政府必须对什么是真宗教和真信仰有所认识。

实践上来说，这意味着什么呢？一方面，政府不能够强制或者要求谁加入什么教会。教会是一个记号的宣告者，我们前几周刚讲过这个。教会宣告谁属于或者谁不属于基督的国度。政府不能够抢夺教会的钥匙，也不能捆绑和释放天国捆绑和释放的。国家也不能执行教会纪律，政府不能够起诉一个宗教案件——除非某种宗教的实践会带来对其他人类可见的伤害。这就是说，政府不能够因为一个人相信或者思考错误的事情而向他“追讨”没有造成的伤害。

这是不是说，政府官员不能公开地表露信仰呢？当然不是。林肯总统总是在他的演讲中提到神的名和神的工作，是有人会感到不舒服，但如果一个政府官员的判断来自他对神的认识，他当然应当高举这一点，并且这并不具有任何强制性。但政府应该把基督教的标识或者耶稣的名字写在宪法上吗？我认为毫无必要，正如我前面所说的，这是把基督的名捆绑在一个祂并没有设立的机构上。

# 第五，我们该投谁的票？

最后，我们该投谁的票？我最后提出这个问题，因为我想请各位想一想现实的问题，给我们一个机会来思想如何实践前面的原则。

当我们投票的时候、我们支持某个党派的时候，或者参与立法的时候，我们都应该带着一个虽然有限、但却非常清晰的神授权政府做什么的定义：政府应当执行必要的审判，政府应当建立一个旨在带来和平、秩序、美德和繁荣的平台，一个让人们有自由并且不被拦阻地认识神、得着救恩的平台。

我们不应该期待政府提供救恩，而是期待政府看自己的工作是给所有公民带去拯救信息的必要前提。政府建造马路，这样你就可以开车去教会；政府保护妇女，这样就有生命可以活着听见福音；政府提供教育，这样你就可以读圣经和带领孩子一起读圣经；政府提供合理的房屋贷款，这样你就居有其屋，而且还可以招待非基督徒；政府保护婚姻和家庭，这样妻子和丈夫就可以效法基督与教会的关系；政府会派人在马路上巡逻，这样你就可以没有惧怕地聚会，也可以诚实工作和敬虔奉献。你可能会不同意政府有责任做一些事情（例如教育或者医院），但是我希望你看到的重要信息是：政府通过执行审判来建立一个促进平安、秩序和繁荣的平台，这样教会就可以做神呼召教会应该做的事情。

1. 你可能会想，“等一等，我没有看到创世记9章中有‘政府’这个词啊！”没错，但神其实是给了政府使用权柄的“执照”。正如旧约学者布鲁斯·华特克（Bruce Waltke）所说，“这段经文给了政府或国家的立法基础。”（《创世记注释》，英文版145页） [↑](#footnote-ref-1)