核心课程：普世教会史

第七讲：中亚教会史

【祷告】

# 导论

“教会开始于亚洲。教会最早期的历史、最早的中心都是在亚洲。亚洲建立了已知的第一座教堂建筑、翻译了第一部新约译本、或许还出现了第一位基督教国王、第一批基督教诗人、甚至有可论证的第一个基督教国家。亚洲基督徒遭受了最大的迫害。他们在宣教扩张方面进行了全球性的冒险，这是西方宣教工作在13世纪之前无法与之匹敌的。”[[1]](#footnote-1)这是宣教士兼历史学家塞缪尔·墨菲特博士（Samuel Moffett）写的关于中亚基督教的文章，其中很多内容不被现代的基督徒所熟知，这也是我们今天上午的主题。

## 认识中亚地理

首先，哪里是中亚？这个问题没有标准答案。就我们的课程而言，它包含了讲义地图上的国家和地区。

**苏维埃中亚（前苏联管辖过的中亚）**包含了除阿富汗和巴勒斯坦以外的所有“斯坦”。在我们的地图上，除了苏维埃中亚，还有伊朗、土耳其、伊拉克北部、阿塞拜疆、亚美尼亚以及阿富汗和巴基斯坦。大致上，我们可以说这些是土耳其-波斯人的世界。

让我们花一点时间来确定地图上的几个城市：伊斯坦布尔、伊兹密尔（圣经中的士每拿）、埃德萨、赫拉特、梅尔夫、喀什、埃尔比勒。今天，中亚是一个拥有大约3-3.5亿人口的地理区域，也许更多。它仍然是我们这个世界上最少接触福音的地区之一。在中亚地区，98.7%的人口没有接触过福音。[[2]](#footnote-2)

## 课程预览

* 我们会先来看一下**新约**圣经里提到过的一些中亚教会的有趣信息，这些教会很快就演变成了东方教会。
* 接下来，是一段在伊斯兰统治之前的历史，我们称之为**涅斯托利教派**。
* 然后，我们会看一下伊斯兰和蒙古对中亚教会的统治。最初，当伊斯兰教的崛起时，它是一个相当宽容的宗教。后来是蒙古统治者和帖木儿，中亚在帖木儿之后变得不那么宽容了。
* 苏维埃时期，最后我们会来到今天的中亚，试着从这些事情中得出一些结论，还有一些可以为之祷告的事情。[[3]](#footnote-3)

# 一、新约时期（公元一世纪）

基督教在中亚的历史真正开始于巴比伦掳掠犹大，这使得在中亚许多地区留下了犹太人居住的飞地，其中一些至今仍然存在。然后我们在使徒行传第二章中看到了五旬节的记载。

## 中亚人在五旬节悔改并信主

使徒行传2:5-11说：

那时，有虔诚的犹太人从天下各国来，住在耶路撒冷。 这声音一响，众人都来聚集，各人听见门徒用众人的乡谈说话，就甚纳闷； 都惊讶希奇说：“看哪，这说话的不都是加利利人吗？ 我们各人怎么听见他们说我们生来所用的乡谈呢？ 我们帕提亚人、玛代人、以拦人，和住在美索不达米亚、犹太、加帕多家、本都、亚细亚、 弗吕家、旁非利亚、埃及的人，并靠近古利奈的利比亚一带地方的人，从罗马来的客旅中，或是犹太人，或是进犹太教的人， 克里特和阿拉伯人，都听见他们用我们的乡谈，讲说 神的大作为。”

那么福音是如何传到中亚的呢？很可能是因为五旬节。那些聚集到耶路撒冷的人听到了这个好消息，然后他们中的一些人可能带着很多关于耶稣的信息回到了家。

当你翻阅新约时，许多新约书信是写给中亚教会的。加拉太书，以弗所书，歌罗西书，还有启示录2-3章的教会（以弗所、士每拿、别迦摩等）都在小亚细亚。

## 保罗和他的同工在以弗所的困苦 （以弗所书19章和哥林多后书1:8）

中亚教会的一个重要主题是，作为一个受逼迫的信仰几乎总是处于少数派的状态。当然，这也是基督徒在新约时代的经历。保罗似乎在哥林多后书1:8中谈到他在今日土耳其塞尔柱的经历……他写道，“**弟兄们，我们不要你们不晓得，我们从前在亚细亚遭遇苦难，被压太重，力不能胜，甚至连活命的指望都绝了。**”

这是我们最后要强调的主题之一：**基督教在亚洲是少数群体宗教**。在中亚，基督徒的处境一直很困难。[[4]](#footnote-4)

那么，这个少数派的情形如何呢？这就引出了我们的下一点：

# 二、伊斯兰教之前的时期（公元100-800年）

如果我们要谈论伊斯兰统治之前的时期，大约是从公元100年到800年间，那么有几件事我想强调一下。首先是这些教会令人惊奇地大大扩展。

## 宣教扩展

首先，有一个术语说明。中亚东方教会常被称为涅斯托利教会（即中国的景教），以涅斯托利的名字命名。而他直到这一时期才出现，但人们经常回顾历史时弄错年代，错误地将整个时期的东方教会称为“涅斯托利”教会。今天我们就用这个术语。涅斯托利派有两所基础教育学校，一所在**伊多萨**，一所在**阿比拉**，他们提供圣经学习和神学培训。“阿比拉”听起来可能会有些陌生，但它现在的名字“埃尔比勒”大家会比较熟悉。埃德萨被描述为3世纪涅斯托利教派宣教扩张的总部。涅斯托利的宣教士会在这些学校接受3年的培训，然后被派出去传讲福音、建立教会，有时还建立新的修道院式的培训和派遣中心。这与几个世纪后的摩拉维亚派遣模式并无不同。到公元220年，我们从特土良知道波斯有一个强大的基督教社群。由此看出，各样事工都在扩展。

埃德萨无疑是世界上最古老的基督教信仰中心之一。有人认为在那里有已知最早的基督教教堂建筑。那里有第一部新约译本（叙利亚语），第一位基督教国王（亚美尼亚），[[5]](#footnote-5)第一个基督教国家，也许还有第一个基督教诗人，甚至第一批基督教隐士。（参见墨菲特著作第一卷第418页）

看一下讲义上的地图。或许你可以在地图的中间位置找到梅尔夫，埃德萨在你的左手边。到了公元3世纪，福音显然已经从埃德萨传到了梅尔夫（现代的土库曼斯坦，也是我们在使徒行传第2章中读到的帕提亚人的首都）。[[6]](#footnote-6)这种扩张大多沿像丝绸之路这样已建立起来的贸易路线发展。丝绸之路是一个横跨中亚的大型陆路综合体，一直延伸到印度和中国。尽管遭受了巨大的迫害，东方教会仍然在派遣宣教士，训练他们作为商人沿着丝绸贸易路线去分享福音，带去圣经，并在他们去的时候建立培训中心甚至教会。这些波斯人和索格迪人（这只是波斯语的另一种方言）是受过教育的平信徒，他们沿着丝绸之路一直走到今天的乌兹别克斯坦、哈萨克斯坦和吉尔吉斯坦。因此早在公元三、四世纪，波斯人和突厥人就接触过福音，那么，这些人传的是否都是真福音，这是一个悬而未决的问题。有可能更像耶和华见证人式的福音，因为它是涅斯托利教派的。但是，我们有充分的理由相信，如果在五旬节传的是真福音，那么其中一些人——可能是许多人或大多数人——就会去传真正的福音。

东方教会训练商人就像修道士和其他全职的基督教工人一样来传播他们的信仰，这是涅斯托利教派基督教史上的一个关键。正如一位学者所写，“涅斯托利教派传播到中亚的一个原因，一定是从事传教活动的人可以靠自己的双手来劳动生活，因此不必依赖沿途的修道院的供给。”这些基督徒是“一支强大的奉献者军队，他们坚固了教会，无所畏惧地深入到广阔的亚洲大陆，力图进行大规模的宣教活动。”[[7]](#footnote-7)

因此，尽管是少数派的宗教，这些基督徒非常热衷于传福音。重要的是，福音传播的原因之一是圣经被翻译成了一种人们可以理解的语言。[[8]](#footnote-8)这似乎比西方教会更快、更高效地实现了，而在西方教会，拉丁语长期以来一直是基督教的语言。

## 早期中亚和叙利亚的基督徒是什么样的？

公元196年，一位叙利亚基督徒写到[[9]](#footnote-9)：

我们是基督徒，奉弥赛亚的名。至于我们的风俗，我们的弟兄禁戒一切违背信仰的事。帕提亚的基督徒不娶两个妻子……我们的巴克特里安姐妹不与陌生人滥交。波斯人不娶自己的女儿为妻。米底亚人不会抛弃他们垂死的亲人，也不会活埋他们(这告诉了你当时的人在做什么)。在埃德萨的基督徒不会杀害他们犯淫乱的妻子或姐妹，但会把他们分开，把他们交给上帝审判。哈特拉的基督徒不会拿石头打死窃贼。

因此，不管我们对这些早期基督徒了解多少，他们的生活都与周围的人截然不同。从一开始，涅斯托利教派的基督教就是一种传播福音的信仰，它发展得如此之快，以至于在一个半世纪内就从埃德萨传播到了现代伊朗，并从“库尔德斯坦山脉到波斯湾”渗透到了波斯帝国。[[10]](#footnote-10)

当然，与世界不同也使得中亚信徒成为了攻击的目标。德西乌斯（Decius）和戴克里先（Diocletian）对波斯基督徒的迫害尤为残酷。据估计，在第4世纪的41年里，有超过15000名基督徒被波斯萨桑王朝皇帝萨波尔二世（Sapor）处死。[[11]](#footnote-11)

在这个主题上，作为一个少数派并且受迫害的宗教，让我们记住我们的弟兄坡旅甲。还记得他殉道时所说的话吗？“我做他仆人已有八十六年，他从未亏待过我。我怎么可以亵渎拯救我的君王呢？”

即使在今天中亚的信徒身上仍有这种精神。在巨大的迫害中，他们拒绝放弃信仰。

在罗马帝国的基督教和波斯帝国的东方基督教之间的一个主要区别是：波斯基督教一直是**少数派的状态**，现在仍然是这样。

## 宗教机构

接下来，让我们来看看涅斯托利教派在把基督教向东传播时建立的机构。

作为宣教策略的一部分，东方教会在波斯帝国建立了一些学校。在那里，修士们学习神学、医学、音乐和其它学科，然后被派去布道。[[12]](#footnote-12)他们还在一些主要城市中心设立“大主教辖区”或主教辖区。所以他们不只是游历传道而不留下任何机构。这些在后来成为了基督教影响的中心，主教辖区在那里设立。那里有教学和培训，宣教士也那里被派遣出去。

根据9世纪叙利亚文献Historia monastica的记载，大主教被任命的主要目的（这一点很重要，因为我们可能认为大主教主要是管理人员）是作为“野蛮民族的牧羊人和教师……教导他们并向他们展示教义的真正知识……他施洗……他建立教会，他设立了祭司和执事，他分出一些弟兄与他一同教导诗篇和赞美诗。”【引自Hunter（1996），141】[[13]](#footnote-13)

除了赫拉特和梅尔夫之外，在布哈拉和撒马尔罕也出现了主要的基督教中心。[[14]](#footnote-14)

在阿拉伯人征服之前，布哈拉可能有一个涅斯托利主教，而撒马尔罕则肯定有。[[15]](#footnote-15)撒马尔罕至少从五世纪开始就有基督徒。在阿拉伯人入侵之前，一位作家说，“基督教已经成为仅次于信奉拜火教的波斯帝国第二大宗教力量。”[[16]](#footnote-16)

在最初的一千年里，亚洲的基督教比西方罗马或希腊的基督教传播得更快更远。尽管是一个经常受到迫害的少数派宗教，但它以其密集的宣教活动、极度的禁欲主义、神学上的正统（大部分）和迅速的本土化而闻名，所有这些因素都有助于解释它迅速的跨文化扩张。

我们一直在谈论“涅斯托利教会”。到底什么是“涅斯托利教派”？东方教会在西方并不出名，也可能会被误解。大公教会会议既体现了政治上的分歧，也有神学上的分歧，所以了解涅斯托利派的信仰并不总是那么容易。

## 中亚的东方教会：涅斯托利教会

涅斯托利（约381-451）是君士坦丁堡主教，431年在以弗所会议上被定为异端。涅斯托利更喜欢用“**基督之母**”（Kristotokos）来称呼耶稣的母亲，而不是西方教会通常使用的“**上帝之母**”（Theotokos）。这说明了这些争议的本质。公元451年，在迦克墩又召开了一次关于基督本质的会议，此时东西方之间已经出现了裂痕。不过这次会议并不是罗马教会反对希腊教会（这是后来才发生的），而是西方的罗马人和希腊人一起反对东方的中亚教会。

涅斯托利是在试图解释基督如何既是神又是人时出现语言上的错误，还是其根本就是异端邪说？大会裁定这是异端邪说。一些学者认为，这可能更多的是语言上的差异而不是神学上的差异。东方的基督徒可能很难用拉丁语的哲学概念来表达他们的信仰。

那么，对涅斯托利基督教的结论是什么？在涅斯托利教派信徒中，可能有一些，或者有很多基督的真正追随者。这很难确定，特别是关于涅斯托利教派**之前**阿比拉和埃德萨的叙利亚基督教。

## 东方叙利亚基督教

我想读一段索吉德人的信经，让你们了解一下东方的基督徒或者涅斯托利基督徒的信仰。这段摘录大约来自公元750年左右：

我们信独一的神，就是父，他是托住万有，是一切能看见、不能看见的事物的创造者。我们信只有一位主神，并信耶稣基督，他是神的独生子，是众生之首。太初不是被造的、乃是父所生的。（真神）的真神……他的手创造了万古万物，他为世人和我们的救赎从天降下，藉着圣灵披戴了肉身，成为人进入母腹。他是童贞女马利亚所生的，在本丢彼拉多的日子，受了极大的痛苦，被挂到十字架上。并且埋葬了，然后升上去坐在父神的右边，并且将要来审判死人和活人。我们信真理的灵，就是从父神出来的圣灵，那位赐生命的圣灵。

这其中大部分内容我们可以肯定是符合正统信仰的。几个有趣的词语上的不同就是基督论的争论所在。

接下来，我们来看看伊斯兰教时期的中亚[[17]](#footnote-17)

# 三、伊斯兰教统治下的中亚 （公元800-1300年）

当伊斯兰教开始入侵中亚的时候，那里已经有了基督教，有了琐罗亚斯德教、萨满教和佛教。但从公元800年到1300年间，伊斯兰教占主导地位。你们可能读过，在伊斯兰教的统治下，基督徒是少数群体。他们有时必须支付一项特殊的税，或者穿特殊的衣服，或者佩戴一种特殊的装饰标志来表明他们不是穆斯林。他们经常被限制不能从事某些职业。但有趣的是，教育者和医生的工作通常会为这些基督徒保留。这被称为“Dhimmitude”（少数派）。再次看到少数派地位这个主旋律。

不过在此期间，虽然伊斯兰教已经接管中亚，但它很少破坏教会和基督教社群。迫害是后来的事了。

尽管许多基督徒——或者至少是挂名基督徒——放弃了信仰，改信了伊斯兰教。经常有一种中亚成功神学式的辩护，在今天的阿联酋、伊朗或沙特阿拉伯等地，伊斯兰常常这样说服人接受他们的信仰：“既然我们做得这么好，如果我们征服了你们所有的人，伊斯兰教怎么可能是错的呢？”当许多基督徒因为他们的信仰而失去工作和权利的时候，这种辩解格外具有说服力。然而神保守了一些信徒。

中世纪给亚洲带来了大量的侵略、战争和破坏。最终，中亚的教堂几乎被摧毁。现在我们来看一下。

## 蒙古统治者（成吉思汗1162-1227）和帖木儿（1330-1405）

公元1220年前后，蒙古游牧民族横扫中亚，控制了中亚的伊斯兰帝国和布哈拉、撒马尔罕等城市。他们建立了自己的宗教，有选择地迫害宗教少数派。不过要注意“选择性”这个词。有些蒙古人从公元600年起就被基督教涅斯托利派传福音，有些人有基督徒妻子，有些人是由基督徒母亲抚养长大的，有些人是由基督徒教师训练的。最终，一些蒙古统治者在某些地方给予了基督教一些宗教自由，也许是因为东方的基督徒在蒙古圈子里很有影响力，这些人通常是优秀的管理者、医生以及文官。

无论如何，许多涅斯托利基督徒不知何故在蒙古的入侵和占领下幸存了下来。撒马尔罕可能是一个有趣的例子，即使在蒙古人入侵期间，这个社群仍然设法保留了教会、学校和修道院。到1265年，马可·波罗访问撒马尔罕时，他估计每10个人中就有1个人自称是基督徒。[[18]](#footnote-18)他甚至描述了在撒马尔罕为施洗约翰建造的教堂，这座教堂是为了庆祝恰加哈德汗归信基督教而建造的。马可·波罗还提到喀什、耶尔干、卡拉·库拉（在“维吾尔斯坦”中，这里可能是现代的乌鲁木齐）和钦金塔拉斯（可能是现代的巴库尔）的基督教信徒。[[19]](#footnote-19)伊本·白图塔（Ibn battuta）在1332年记述了一位蒙古将军，他是涅斯托利信徒，在他的家族里有基督徒的名字，他的硬币上刻着这样的文字:“以圣父、圣子和圣灵的名义，一位神。”所以即使有蒙古人入侵，基督教仍然存在。

事实上，在1300年，涅斯托利教会看起来仍然很强大，拥有25个大主教和200到250个主教，分布在亚洲各地，包括印度、中亚和中国。

**但是后来出现了帖木儿**。他冷酷无情——他的军队和占领政策都是如此。当他经过中亚时，到处摧毁教堂。他焚烧圣书……这是许多基督教社群的末日。帖木儿梦想着建立一个由他的首都撒马尔罕统治的帝国，可以超越成吉思汗。在他的征战中，数十万基督徒、穆斯林、印度教徒和异教徒遭到不加区别的屠杀；他的军队烧毁了整座城市，留下了由头骨堆积成的金字塔来显示他们的军事威力。帖木儿是个穆斯林，他的伊斯兰教不能容忍任何其他宗教。事实上，这场灾难已经如此彻底，要在帖木儿之后的几年里，重建中亚教会的历史是相当困难的。

综上所述，我们可以看到，在较为宽容的伊斯兰教和蒙古人的统治下，涅斯托利教会作为少数派而受到限制的情形，而在帖木儿的统治下，它几乎（但不是完全）被摧毁。

从中世纪到20世纪，中亚地区的教会似乎大多处于求生模式，涅斯托利派或叙利亚派基督徒设法在市中心以外的地方生存并过着孤立的生活。亚美尼亚教会似乎已经在伊朗和亚美尼亚坚持了下来，尽管没有那么多传福音的热情。接下来，让我们转到:

# 四、苏联时期的中亚（20世纪到1990年）

在苏联统治中亚的那些年里，中亚人基本上没有接触过福音。基督教的见证人主要是德国和俄罗斯的浸信会——讲德语和俄语的人，他们保存圣经并继续聚会，小心翼翼地与家人和其他人分享他们的信仰。在苏联统治时期，中亚人被要求学习俄语。在大约70年的时间里，苏联的中亚人会说两种语言，仍保留了他们的核心语言，如乌兹别克语、哈萨克语、阿塞拜疆语、塔吉克语或土库曼语。所以随着苏联的解体，向中亚人传福音就需要用这些中亚语言的圣经和福音拓展事工。这些年来，中亚大部分地区都没有基督教，就像自帖木儿以来的情况一样。这把我们带到了今天。

# 五、21世纪的中亚 （1990年至今）

苏联在1990年解体，为福音回到中亚打开了一扇门。在过去的35年里发生了很多事情。我们不能确定过去的涅斯托利基督教、叙利亚基督教的真伪，也不能确定现存的基督教社群是否真实存在。但我们可以谨慎乐观地看待今天上帝在中亚要做的更广泛的事情。

就像过去，基督教仍然是一个少数群体的宗教，仍有很多迫害。但就像过去一样，一些最好的传福音的途径是商人、教师或医生，他们在工作的同时也传福音。让我强调一下今天中亚福音的一些亮点:

* 我们深感欣喜的是，来自新加坡、韩国、南非、拉丁美洲、北美洲和一些中国的基督教工人重新开始了在中亚传道、门训和建立教会。我们感恩的是今天一些受迫害的古老教会（亚美尼亚、德国和俄罗斯浸信会）正在恢复与中亚人民的接触。
* 《圣经》开始被翻译成中亚主要使用的几种语言，并出版了中亚俄语版圣经。由于俄语曾是强制使用的语言，在苏联解体后，几乎所有的成年人都能读写俄语。《CARS圣经》，正如它的名字，是一个更新的、更容易理解的俄语译本圣经，它采用一些中亚的名字或术语取代了圣经人物的俄罗斯名字。看来上帝真的祝福了圣经的分发。
* 今天在伊拉克北部，有几个城市的教堂在十年前是不存在的，现在得到了重建。
* 在哈萨克斯坦，大约在21世纪初，有15000名哈萨克信徒，他们都是1990年以来新近归信基督的，他们聚集在教会里。几个哈萨克教会甚至训练并派遣了短期工人到其它中亚国家传福音——就像古代涅斯托利基督徒一样。
* 在塔吉克斯坦，来自中亚各国的基督教工人已经为牧师和教会植堂者提供了培训。清洁的水井是由当地的信徒组成的团队挖掘的，他们搬到一个山村，在那里住上一个月左右。白天和其他人一起工作，晚上分享好消息。
* 中亚人也分散在世界各地，其中许多人居住在纽约皇后区和布鲁克林、伊斯坦布尔、莫斯科、迪拜、阿姆斯特丹和哥伦比亚的库拉兰普尔。我们为那些遭受迫害的牧师而赞美主，他们最后在莫斯科开出租车，并在中亚人中间分享好消息，成为带职的教会植堂者或牧师。
* 25年前，我们只知道一些地方有少数信徒，而现在在塔吉克斯坦、乌兹别克斯坦、土耳其、阿富汗和所有斯坦地区的城市和村庄都有完整的教堂。脆弱的教会、少数派宗教、很少或根本没有宗教自由——但他们正在向其它中亚村庄派出训练有素的宣教士。
* 自伊朗伊斯兰革命（1978-79）以来，许多伊朗人成为了基督的追随者。这些报道令人难以置信，有多少伊朗人转而追随耶稣。在伊朗，基督教似乎已经达到了一个临界点。多年来，许多宣教士为了在伊朗播下福音的种子而献出了自己的生命，却鲜有明显的果子。但是现在，一百年后的今天，我们在伊朗看到了对福音的惊人回应。在伊朗播下的福音种子似乎即将结出硕果，而在中亚其他许多地方才刚刚开始。
* 几乎在每个中亚国家，基督徒都有机会与一个脆弱但真正的教会并肩，帮助建立坚固、健康的教会，派遣工人去收割庄稼。

# 总结

**本土教会生活及宣教活动**：神学、教会成长、对世界的影响等。

**少数派地位**和迫害与传福音的火热并存。

在主要的中心都有**前哨基地、培训中心和机构**

从事商业的基督徒和丝绸之路所形成的网络跨越了文化壁垒，似乎已经能够自我繁殖。似乎已经可以很好地利用这一网络来传福音、建立教会。

为中亚教会**祷告**：林后1:8-11和提前2:1-7

**圣经的翻译需要巨大**！第一个译本是在中亚，但我们今天仍然需要中亚语言的译本。福音在上帝的话可以被聆听的地方传播。

1. Samuel Moffett , *A History of Christianity in Asia* Vol. 1 [↑](#footnote-ref-1)
2. 检索于 <https://www.imb.org/2016/09/04/fast-facts-central-asia/> [↑](#footnote-ref-2)
3. 已被删除：令人遗憾的是，这个地区的大部分地区都缺乏历史资料，这既是因为帖木儿摧毁了如此之多的东西，也是因为我们所拥有的东西一般都是用叙利亚文写成的，而叙利亚文在学者中并不常见。 [↑](#footnote-ref-3)
4. 当我们想到中亚时，我们很高兴还记得使徒约翰写了一封来自中亚土耳其岛屿的启示书信。他为什么在岛上？他因信仰而坐牢。今天中亚仍然有牧师因为他们的信仰被关进监狱。 [↑](#footnote-ref-4)
5. 公元301年，点灯人格雷戈里带领亚美尼亚国王提里达特（Tiridates）认识基督。所以有人说亚美尼亚是第一个基督教国家……在君士坦丁受洗和明显的皈依之前。 [↑](#footnote-ref-5)
6. 阿比拉（埃尔比勒，伊拉克北部）是宣教士进军中亚的中心。罗马帝国以外的早期基督教沿着幼发拉底河流域传播，直到美索不达米亚的大多数人接受了基督教信仰，即今天的伊拉克——至少在原则上是这样。然后进入伊朗，向北进入里海。第一个接受基督教为国教的国家不是罗马帝国，而是亚美尼亚王国。 [↑](#footnote-ref-6)
7. Dickens, Mark. (2001). *Nestorian Christianity in Central Asia*. 参见：<http://www.oxuscom.com/Nestorian_Christianity_in_CA.pdf> [↑](#footnote-ref-7)
8. 第一部从希腊语翻译成伯西托（Peshitta）的新约圣经是在土耳其东部/伊拉克北部/叙利亚的阿贝拉或埃德萨完成的。 [↑](#footnote-ref-8)
9. Moffett, Samuel Hugh. *A History of Christianity in Asia, Vol. I: Beginnings to 1500* (Maryknoll: Orbis Books, 1998). [↑](#footnote-ref-9)
10. 同上 [↑](#footnote-ref-10)
11. Moffett, Samuel H. (1998). The Great Persecution. 参见: <http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2007/10/12_THE_GREAT_PERSECUTION-_SAMUEH_HUGH_MOFFETT.html>

Jenkins, Philip. (2015, February 6). The Reality of Persecution. 参见: <https://www.patheos.com/blogs/anxiousbench/2015/02/the-reality-of-persecution/> [↑](#footnote-ref-11)
12. 同上. [↑](#footnote-ref-12)
13. 同一份文件还提到了神迹在这些主教和大主教的工作中所起的作用：“他们向他们布道，给他们施洗，施行神迹，展示奇事，他们的事迹传到了东方最遥远的地方。”（引用自Gillman & Klimkeit, 219）。 [↑](#footnote-ref-13)
14. 在中亚发现的其他文物中，许多刻有十字架的硬币都是从布哈拉附近被发现的，大部分是从7世纪末或8世纪初开始的。事实上，在布哈拉附近发现的带有基督教符号的硬币比中亚其他任何地方都多，这促使一位学者提出“基督教是统治王朝的宗教，甚至是发行这种硬币的统治王朝的国家宗教。”。 [↑](#footnote-ref-14)
15. 撒马尔罕第一任主教的任命日期有几个，包括阿海的主教（410-415）、希拉（505-523）、耶舒亚布二世（628-643）和萨利巴扎卡（712-728）的族长。（Gillman & Klimkeit）。 [↑](#footnote-ref-15)
16. 即使是伟大的国王科斯劳一世（531-579）最宠爱妻子也是虔诚的基督徒，他的孙子科斯劳二世（590-628）最宠爱的妻子也是如此。此外，在这段时间内，国王的私人医生通常是一名涅斯托利基督徒。 [↑](#footnote-ref-16)
17. 穆罕默德的继任者在公元70年代末入侵并征服了中亚。一些地区很容易被征服，另一些地区则进行了强烈的抵抗。直到阿巴斯王朝，中亚的伊斯兰化才真正得到了推动。 [↑](#footnote-ref-17)
18. 这意味着该地区可能有11000名信徒。[P. 45-6 The Hidden history of Christianity in Asia, the churches of the East before 1500 John C England. ] [↑](#footnote-ref-18)
19. England, John C. The Hidden History of Christianity in Asia: The Churches of the East Before 1500. [↑](#footnote-ref-19)