**核心课程：新手上路**

**第五讲：主内聚会**

自我介绍（小班，让新同学也介绍）

【祷告】

# 导论

**问：你想到教会的时候，头脑里出现什么图像？**

答：圣经提供了几个图像。首先，教会被比作房屋。保罗提醒哥林多教会，“我们是与神同工的；你们是神所耕种的田地，所建造的房屋。” （林前3:9）

教会也被比作身体。在罗马书12:4-5，保罗写道，“正如我们一个身子上有好些肢体，肢体也不都是一样的用处。我们这许多人，在基督里成为一身，互相联络作肢体，也是如此。”

这两个图像非常有用，也非常重要，它们都可以被进一步发掘。但是我们今天想要关注的是另一个图像，就是家。

保罗写信给提摩太的时候，他没有将教会描述成我们聚会的地方，而是使用家这个概念。在提摩太前书3：15，保罗写道， “倘若我耽延日久，你也可以知道在神的家中当怎样行，这家是永生神的教会。” 这里的关键是“家”。

**问，“家”包含了什么？**

答：家包括家人。描述家人关系的词语在圣经经常被使用。在以弗所书1章，我们看到神按着祂的预定，拣选了我们并使我们成为他的儿女。在上周的课程，我们讨论了跟神说话。在路加福音11章，耶稣非常有力地使用父亲跟儿子的关系来教导我们跟神之间的关系以及如何祷告。在启示录，教会被称作基督的新妇。新约的作者将其他基督徒称作在基督里的弟兄。

**问：不管我们的家庭经历如何，你想到家庭的时候，它应该具备什么特征？**

答：爱、照料、保护、纪律、团结，有意义的关系。

教会也应当具备这些特征，我们今天希望借着使徒行传2:42-27更深一层发展这个观点。今天课程的目的要让初信的基督徒了解他们在教会中与其他基督徒聚集时，应当有什么期待。这段经文所描述的教会不一定完美，但思考教会对我们作为基督徒的重要性的时候是有启发的。

在我们开始谈论教会的时候，我忽然想到能帮助我们的，是弄清使用“教会”这个词来形容上帝的家是什么意思。

# 教会是什么？

在旧约和新约，中心主题都是，上帝拣选独特的一群人来展示他的荣耀。在彼得前书2:9，彼得写到了教会含义的精髓：“惟有你是被拣选的族类，是有君尊的祭司，是圣洁的国度，是属神的子民，要叫你们宣扬那召你们出黑暗入奇妙光明者的美德。”

出埃及记对旧约的以色列人也有类似的描述。就象以色列从众国中被拣选去宣告上帝的荣耀，有了基督已成的工，教会已经成了新以色列和个人从世上各种语言，各族和各国被呼召集体去为神做见证。作为上帝的家，他的教会， 我们一起，赞美神荣耀他。

## 大公教会与地方教会

要理解成为神的家，教会的一部分的含义有两种主要和独立的方式，圣经将它们分别都解释清楚了。首先，我们成为基督徒，正如以弗所书1章所说，我们便归于基督，我们成为真教会的一员。

**问：我说到大公教会的时候有人理解我的意思吗？**

答：大公教会是历史上所有真信徒的群体。这个解释把教会理解成所有真信徒的组合，包括旧约中的圣徒，也包括今天所有名字记在启示录描述的羔羊的生命册上的人。

其次，为了证明我们真的是大公教会的成员，我们被呼召常规性地参加地方教会，好像我们这间地方教会，与大公教会的其他成员聚会。

在圣经里你看不到大公教会或地方教会的字眼，但是教会的这两种用法却贯穿整本圣经。

有一种个人主义的基督教观念是作为基督徒我们属于大公教会，所以地方教会不是那么重要。地方教会只是人造机构，没有太多的好处.

**问：这个观念（可能）错在哪里？**

答：这明显忽视圣经对我们不可停止聚会的吩咐，（来10:25）。此外，它忽略圣经上下对基督徒参加地方教会的前提。（使徒的书信是谈论地方教会的问题。并且用教会一词来形容地方教会的经文有很多很多）。

事实上，*ekklesia*，指教会的希腊文，在新约被使用大概115次，90%以上的时候指的都是信徒的聚集，正因为这个原因，丁道尔在16世纪首次将圣经翻译成英语的时候，将 ekklesia译为会众（congregation）。

重点是：圣经命定地方教会的存在。地方会众是有形的大公教会，是神成就他的目的主要方式。

# 融入神的家：地方教会

既然我们已经确认了教会具有合乎圣经的根基，以及教会在神计划中的重要性，那么，在教会会发生哪些事情呢？我们的教会生活应当是怎样的呢？

要回答这个问题，我们翻到使徒行传2:42-47，作为我们今天讨论的一部分，我想将使徒行传中的教会跟我们这间教会的特点进行对比，这样你可以将圣经的见证跟我们这个地方教会联系起来。

介绍一下背景，圣灵已经在五旬节的时候降临，彼得已经作了首次讲道，呼召所有人悔改相信基督，使他们的罪得以赦免。

【请一个人来为大家朗读2:42-47。】

都恒心遵守使徒的教训，彼此交接，擘饼，祈祷。众人都惧怕。使徒又行了许多奇事神迹。信的人都在一处，凡物公用。并且卖了田产家业，照各人所需用的分给各人。他们天天同心合意，恒切的在殿里且在家中擘饼，存着欢喜诚实的心用饭，赞美神，得众民的喜爱。主将得救的人，天天加给他们。

就象上周对主祷文的学习，我们将讨论在使徒行传2章的地方教会有哪些特点，并且论证你跟神的家人聚会时应该有什么期待，还有你继续参加本教会的聚会应该有什么期待

## “恒心遵守使徒的教训”（42节）

这里特别说他们恒心遵守使徒的教训。换句话说，早期教会恒心遵守使徒对基督受死，复活以及旧约如何预言，并这些预言如何在基督里得以成全的教训。这里我们看到使徒的权威在早期教会被认识并建立。

注意路加首先记录的是对使徒的教训的强调，我认为这不是偶然。圣经对我们一起的生活起着根本性的作用。在第三周，我们学习到上帝跟我们说话的主要方式是借着他话语。在提摩太前书2:4，我们读到传道人的主要任务就是传讲神的道；预示或宣告福音。然而，这里遵守使徒的教训并不是告诉我们要聆听牧师的观点，而是告诉我们要聆听圣经的观点——圣经应当成为教会生活的中心，因为圣经是使徒们留给我们的神的话语。

圣经应该成为我们教会的中心，原因有以下几个。

首先，就象我们第二周一起留意到的，经文将人引向救恩和基督的知识。另外在提摩太前书3:14，保罗说“圣经能使你因信基督耶稣有得救的智慧。”

因此，圣经带来亮光和生命，将神启示给我们。旧约和新约都向我们启示神的性情、神拯救我们的计划，圣经是我们在世上生活的信仰指南。

然而，圣经不但使我们有得救的智慧……

圣经还从有关神的事情上的无知和错误中保护我们。在他的书，《基要主义与神的道》中， 巴刻写道：

因为地上的世界包括没有完全成圣的罪人，其成员的生活总有两个缺点，整个团体和个人都是如此，那就是是无知和错误，这会导致信念和行为上的遗漏和错误。

因此，教会常常的需要是被教导教会必须顺服的真理，校正破坏教会的缺点。 神的话语正是被用来这样塑造教会。在提摩太后书中，保罗也说圣经一方面有益于教训，教导人学义。另一方面，能督责，使人归正。

第三，圣经装备我们，为了神的荣耀去做善事，在提摩太后书的同一段经文，保罗将了解圣经跟做善事联系起来。保罗说，“圣经都是神所默示的，于教训，督责，使人归正，教导人学义都是有益的，叫属神的人得以完全，预备行各样的善事。”我们接受更多圣经的教导，我们会变得更加成熟，更了解神，我们就更被装备去服侍其他基督徒，其他家庭成员，正如圣经所吩咐的。

**结论：圣经有益于 1）救恩， 2）保护， 和3）训练。**

所以，如果你在我们教会呆了一段时间，你会留意到我们所做的一切都是建立在正确分解真理、认真对待真理这一基础之上的。从我们的祷告、我们的唱诗、我们如何决定教会事务、我们的讲道和我们的主日学等等都可以看到：理解圣经的含义是重中之重。也就是理解它实际的含义, 以及圣经应该挑战我们作为基督徒该如何做出改变、更好地生活。

## 强烈的群体感（vv.44-45）

需要留意的第二件事是这经文里清楚的群体的图像。这些基督徒不是孤胆英雄，独自地走着人生之旅，他们不对其他任何人的负责任的自主个体， 反之，他们属于一个彼此委身的群体。

也许他们这个群体最值得留意的方面可能是他们对彼此担负起责任， “信的人都在一处凡物公用，并且卖了田产，家业，照各人所需用的分给各人。” 他们不是因为自己的需求没有得到满足而从一个基督徒群体跳到另一个基督徒群体。反之，他们彼此服侍，并满足他人的需求，他们本身都要付出实质性的代价。

当然，我要澄清一下，这并不是说早期基督徒过共产主义的群体生活，我们就也需要这么做。我们看看使徒行传4:32-37会更清楚他们“凡物公用”的含义：“那许多信的人、都是一心一意的、没有一人说、他的东西有一样是自己的、都是大家公用。使徒大有能力、见证主耶稣复活．众人也都蒙大恩。内中也没有一个缺乏的、因为人人将田产房屋都卖了、把所卖的价银拿来、放在使徒脚前．照各人所需用的、分给各人。有一个利未人、生在居比路、名叫约瑟、使徒称他为巴拿巴。（巴拿巴翻出来、就是劝慰子)他有田地、也卖了、把价银拿来、放在使徒脚前。” （另外，亚拿尼亚他的妻子撒非喇是因为撒谎被处死，并不一定是因为把价银私自留下几分。）

所以，这不是他们没有任何财产，是他们认为这些是神的财产，要使他人得益处。它也表明，如果在会众中出现需求，富裕的基督徒会出售一部分的财产，但不是必须的，这也不是加入教会的要求。

使徒行传2章这里所描述的早期基督徒的见证是， 他们“感情变得如此深厚，如果一个人有需要，其他人认为自己就没有权利过繁荣生活，而不出手相助。所以他们会出售财产用以帮助教会有需要的穷人。” （派博）当然，这对我们来说，在在我们如何看待我们如何利用属于自己的财物方面。是一个很好的模式。所以基督徒承担了责任，以满足彼此的需求。

 一个家庭图像在这里非常合适。

**问：如果不为对方的承担责任，你怎么能有一个有意义的群体，或是一个健康的家庭？**

答：不可能。

我的妻子我在X年前结的婚，对我来说非常有趣的是，看到委身对于成长起着如何根本性的作用。由于妻子和我常常遇到不同的挑战，我们靠着坚持胜过它们。我们的关系变得更强和更深入。基督的肢体也是如此。委身对于一个健康教会的成长是至关重要的。这种委身似乎是使徒行传描述的早期教会的一个标志。

因此，正是这种群体性和责任感，巩固了我们的教会之约。教会之约至少隐含两个信念是跟群体性和责任感有关的，首先是相信一个基督徒要过忠心的生活必须委身于其他信徒，这包括参与教会的生活，如参加主日的崇拜和祷告会，在金钱上奉献，参与成员大会，彼此代祷，互相督责，彼此鼓励等。

密切相关的第二个信念，就是离开他人的帮助，我们不能过基督徒的生活并走向成熟。因此，教会的目的是加入教会的时候，你把自己看成是一个属灵家庭的一员，在这里你委身于他人的属灵健康，他们也同样委身于你。

## 他们一起的生活的特征是彼此相交。 (*Koinenia*)

这里使用的希腊词并不意味着社交活动、食物、美味或者有趣的朋友。基督徒团契不止于此。我们要培养与他人首先是属灵的关系。

这些属灵关系的建立是因为我们与基督以及我们作为神的家庭成员的共性关系。团契这个词所指的含义就在此意：同在基督里。所以，在基督里我们跟彼此的关系跨越社会经济，年龄，婚姻状况和所有其他阻隔相互关系的削减的方式， 是在基督的身体之外没有经历过的方式！

现在，除了早期基督徒委身于彼此的明证，对这里描述的团契的理解还有其它几个关键部分。

除了往一间早期基督徒另一个证明的承诺，还有其他几个关键字来理解这里描述的团契。

**问：首先，在46节，他们是在哪里见面的呢？**

答：圣殿里。重要的是要注意，圣殿是谈论神和他的教导的地方。我们已经指出，他们聚会的重心是神的话语和使徒的教导。他们不是聚在一起喝喝咖啡了解彼此近况，而是要了解上帝。

**问：其次，这里说他们聚会有多频繁呢？**

 答：定期。这不是零星的团契。他们不只是泛泛之交。正如我们已经指出的那样，他们都委身于彼此，根据各自的需要满足彼此。恢复到家庭的比喻，健康的家庭花时间在一起。同样，建立在圣经以及对彼此属灵健康的委身的定期团契对一个健康的教会是必不可少的。

最后，第三，请注意这些早期的基督徒呈现的热情好客画面。46节的下半节说 “他们天天同心合意恒切的在殿里、且在家中擘饼、存着欢喜诚实的心用饭” 所以，他们的团契扎根于神话语的教导，并且延伸到圣殿和彼此的家里。这里我们得到的图像是，信徒们开放他们的家，实质上是向其他信徒敞开他们的生命，为的是彼此造就——或是建立彼此在基督里的信心。 （带着喜乐，就是来自委身于神委身于彼此的喜乐。）

所以，当我们作为基督徒，劝勉彼此过虔诚的生活，甚至斥责彼此的罪，如果我们已经培养彼此之间的关系，那它不应该是像远房亲戚听说过彼此，却并不真正彼此了解。相反，它应该像一个弟兄亲密地跟另一个弟兄交谈——好像那些彼此分享生命，亲密了解彼此的关系。

在 我们的教诲，我们努力培养更加深入的团契相交：

* 聚会结束后的谈话。 聚会结束之后，我们鼓励大家更深入地谈话，让大家可以彼此认识并增进了解。要建立任何形式的关系你必须先认识他人。
* 定期崇拜。 我们还强调，成员应当有规律地参加早晨的崇拜，以及我们周日下午的祷告会。在下午，我们共同分享成员的个人代祷事项并彼此代祷。我们有意努力将祷告会安排得合理的亲密，以培养一个属灵的群体以及彼此的关系。祷告会没有那么正式，我们分享祷告事项以及神的圣灵在我们生命中的作为，我们彼此代祷。所以，我鼓励你，尤其如果你是一个初信的基督徒，其尚未开始定期参加下午的祷告会，你应当参加这些聚会。这样会帮助你跟地方会众的生活更加紧密的联结。
* 门徒训练和彼此督责 。 我们鼓励小组里面一对一的门徒训练和责任制，成员聚集一起学习圣经，彼此鼓励，建立彼此的信心。
* 强调对他人的帮助。最后，我们应当招待其他基督徒，特别是那些跟自己不一样的人。换句话说，我们应当竭力去结识我们还不认识的成员，去了解他们，向他们学习，并鼓励他们。

还有一些成员是如何做到这点的真实例子：

* 有些成员出席周末的密集性新成员课程，结识那些将要加入教会的人。
* 有一些成员开放自己的家庭，邀请他们不熟悉的成员一起吃午餐。
* 在聚会结束的时候，向独处的、还不熟悉的人介绍你自己，而不只是跟你可能已经认识的人交谈。

所有这些东西，伴随着讲坛上不断的培养真正的基督徒团契告诫我们，教会的目标都是促进教会的成员之间更深层次的属灵关系。

当然，我们是罪人，无法完全做到这一点，我们希望来访者到我们教会的时候能够体验到一种独特的基督徒团契的感觉，这也是我们希望培育的。

##  擘饼（42节）

**问：擘饼是什么意思？**

答：具体来说，在42节，这似乎是指主的晚餐或主餐。我们已经提到基督将我们作为基督徒结合在一起的真理。当我们被包括在基督里的时候，我们成为神的家庭成员，就像以弗所1章说的，每当我们聚在一起领受主餐的时候，我们记念基督为我们所成就的——没有基督，我们是不可能拥有共同生活的。

在某些方面守圣餐就好像同一个家庭的成员聚在一起庆祝他们共同拥有的——他们的血统或关系到一个共同的祖先。守主餐的时候，我们以一个属灵的家庭庆祝我们的共同点：基督。

再次，这是为什么我们特别强调的是，成员将参加主餐当成一个优先事项。通过主餐记念基督，我们记得我们为什么在这里，为什么我们如此一起立约。换言之，我们记得是什么真正使我们成为一家人。

现在，从一个更为广泛的角度，擘饼也可以间接地指向我们另一个圣礼就是洗礼。虽然这里没有明确提到，在其他地方，圣经是很清楚，我们一起的生活，不仅包括守圣餐，而且包括信徒的洗礼。洗礼和圣餐是基督吩咐的两个条例。

**问题：有谁可以回想一下别的地方吩咐我们给新的信徒施洗的例子吗？**

我们有约翰福音4:2耶稣给门徒施洗的记录。作为大使命的一部分，基督吩咐我们为新门徒施洗（太28:19）。在使徒行传有腓利在埃提阿伯的太监转变之后给他施洗。因此洗礼显然是早期教会一起的生活的重要组成部分，还有，今天依然如此。

 你会发现，本教会定期举行洗礼聚会。从本质上讲，当有人在这个教会受洗，它是一个教会做出的正式确认：一个人已经确定跟基督和神的家庭建立关系。我们以会众的身份欢迎那个人成为我们当地家庭中的一员，并承诺跟他分享我们的生命。

## 祷告（42节）。

42节还说，他们同心祷告。恒心这个词意味着优先次序：他们有意将祷告当成他们共同生活的优先事项。上周我们讨论了独自跟上帝对话的重要性好，但祷告也必须成为我们共同生活的标志。

这就是为什么在祷告会上，我们花30到45分钟单单彼此分享代祷事项以及彼此代祷。事实上，在这段时间里，我们花尽可能多或更多的时间在祷告上，而不是做其它事情。

好吧，如果祷告应该成为我们共同生活的中心，你可能想知道那应该是什么样子的。在不同的教会您可能会遇到不同的祷告方式。这里，我只是简单地提一提圣经跟祷告的关联。两者真的是相互依存的。

如果说我们的上帝的主要途径是通过他的话语，那么符合常理的是，如果我们想调整自己与上帝的旨意相吻合，我们应该依靠圣经去引导我们的祷告。唐·惠特尼在他的书《基督徒的属灵操练》上提到增进我们个人的祷告生活很好的一个方式是让圣经推动我们的祷告。那么，在本教会，我们相信圣经也应该推动我们共同的祷告。

如果你仔细听聚会上我们的崇拜，认罪然后，然后我们的牧师祷告，你会发现他们怎么充满了经文。根据神在自己的话语所透露关于他自己的真理，我们赞美他。根据上帝在他的话语向我们揭示的我们的罪过我们承认自己的罪。当我们为他人代祷的时候，我们，就像保罗，祈求上帝赐予智慧和见解和洞察力，给那些谁特别需要的人。

祷告也是我们共同生活的中心，而最丰富的表达来自上帝如此慷慨地赐给我们的话语。

## 明显的圣灵的大能（43节）

上周我们指出，圣灵的存在是一个基督徒的显著特征。将基督徒从非基督徒中分别出来的也是圣灵。而且，根据使徒行传，他们共同生活的明证是圣灵的大能。它说，使徒们行了许多神迹奇事。圣灵如何显现的话题我们可以以后再讨论。但显然，我们应该期待圣灵的能力是在教会中存在。

要看到神的圣灵大能的作为，我们无需在远处寻找，留意生命的果子就行了。比如，我们在1）救恩，2）成圣，3）供应上见证神的力量。有什么能比见到一个死在罪恶过犯中的人重新得着属灵生命更能展现圣灵的大能呢？或者看到彼此被圣灵大而有力地洁净，使我们更有基督的样式？或者看到神如何在恰当的时间供应我们自己以及他人所有的需求？

这里的关键是，我们共同的生活应该有神迹和圣灵大能的标记。使徒行传的早期教会显然是这样的。如果我们忠实于教导神的真理，我们应当能够经历神与我们同在，并在我们的生命中体现神的同在。

## 转变（47节）

“主将得救的人、天天加给他们。”

到现在为止，除了圣灵大能的显现，我们一直在讨论的都是我们作为教会对福音的回应。我们教导圣经的话，我们彼此委身，我们培养基督徒团契，我们祷告，我们守主餐。

其结果是，按着神美好的旨意，罪人得到彻底转变。所以，在某种程度上，路加将这个转变放到最后似乎是合宜的，因为教导神的话，建立一个以彼此委身，彼此相交，祷告以及圣灵的果子为标记的结果应该是罪人的转变。

我们彼此委身的共同生活，包括教导，祷告以及圣灵的大能是对福音真理强大的见证，基督的爱得到大声地见证，令非基督徒信服。所以，一个具备这些特征的教会里面有多人信主并不奇怪，正如在使徒行传所刻画的。

请注意教会的信仰告白怎样反映了我们在使徒行传所看到的 ：

我们相信一间属于主耶稣基督的有形教会，是一群已接受洗礼的信徒。他们是在信仰上彼此立约、在福音里彼此团契的一个群体。他们遵行基督所设立的圣礼，委身于基督的教训，并行使他们藉着基督圣言所获赐的恩赐和权柄。

# 融入神的家：基督徒应当委身于当地教会的三个理由

今天的最后，我想就所有信徒，特别是初信的基督徒为何应当委身于一个地方教会列举一些理由：

* 参与地方教会是圣经特定的优先事项。正如我们已经提到的，在希伯来书10:25，神呼召我们 “你们不可停止聚会、好像那些停止惯了的人、倒要彼此劝勉．既知道那日子临近、就更当如此。”如果我们自称是基督徒，我们应该经常参与教会。再次使用家庭的比喻：我们作为人类有跟我们的家庭连接的基本需要，我们渴望与他们建立有意义的关系。作为基督徒，我们的主要身份是上帝家里的成员，我们渴望跟属灵家庭的其他成员联结是符合常理的。渴望跟属灵家庭的其他成员联结是我们新生命的标志，表明我们在基督里有盼望。
* 只有在地方教会里，我们的救恩才能得到公开的确认，圣灵的果子以及我们对其他基督徒的爱才能发挥出来。纵观新约，特别是在约翰一书，当人看到我们对基督里的弟兄（或说其他信徒）的爱，他们就明白我们得救了。我们彼此相爱证明我们是上帝的选民。约翰福音13:34-35说，“我赐给你们一条新命令、乃是叫你们彼此相爱．我怎样爱你们、你们也要怎样相爱。你们若有彼此相爱的心、众人因此就认出你们是我的门徒了。”正是在地方教会里我们对上帝和对彼此的爱得着最明显的表现。

这个真理一个额外的好处是，随着时间的推移，当我们的个人生命彰显这些果子的时候，那么它也有助于证实我们的救恩，如果我们孤立自己、不参与其他基督徒的生命就不可能有这个结果。

* 参与教会能促进属灵成长和防止犯罪。我们若任由自己，远离神话语的教导，我们就会很快忘记上帝对我们的呼召并陷入错误。以弗所书4:11-14总结了神的话语的重要性，它使我们趋向成熟，保护我们免受一切异教之风。就像你要成为教会成员要学习的我们“为何加入教会成员”的课程，我们强调的是，从教会的缺席不是罪的反映就是罪的入口。特别是作为一个初信的基督徒，委身与地方教会可以帮助您更有效地活出你在基督里的新生活。

成为地方教会的一部分还有许多其他的重要原因。如果你还没有加入本教会，但有这个打算，成员课程中的“为何要加入教会”的课程对这些原因作了一一列举。

【结束之前是否有任何问题？】

这就结束了我们今天的讨论，但我鼓励你将自己看成神的家庭的一部分，并委身于这个家庭的其他成员。下周，我们的话题将是怎样与世界来往，我们将讨论传福音在基督徒生命中的角色。