**核心课程：婚姻关系**

**第三讲：关于婚姻的圣经神学·第二部分**

# 简要回顾

首先，我们回顾一下在上周的课程中讲了什么问题？我们查考了圣经中关于上帝创造的经文后了解到这些重要的观念：

* 男人和女人都受造成为神形象的承载者。也就是说，他们反映神的性情，在神眼里他们都拥有同样的尊荣和价值。神赐予祂的形象承载者独一无二的工作：作为神的代表者和管家来管理伊甸园。
* 婚姻具有神所设计的架构。男人和女人都蒙召成为神的代表，但他们所承担的角色各有不同。神把管理园子的主要工作职责交付给男人；而赐予女人作为男人“合适的帮助者”这一角色。妻子和丈夫相辅相成。“相辅相成”的意思不是他们之间相敬如宾（尽管这是应该的！）；我们把“相辅相成”定义为男人和女人成为彼此绝妙的“匹配”。所有的受造物中没有哪一样是像丈夫和妻子这般相配的。
* 神用这些理想和完美的元素建立了人类婚姻：神形象的承载者在尊荣和价值上平等、在功能角色上有差异；他们需要离开原生家庭；需要彼此连合/依附、成为“一体”；婚姻关系中只有一夫一妻和彼此忠诚。
* 神是我们婚姻的中心，是祂把丈夫和妻子连合在一起，正如耶稣说的：“**神配合的，人不可分开**”（可 10:9）。

# 人的堕落与基督徒婚姻的败坏

我们今天的学习目标是透过学习创世记第三章来认识到罪对婚姻的影响。

## 第一，罪进入世界

让我们从创2:25和创3:1-7开始。【读经】

2:25当时夫妻二人赤身露体，并不羞耻。3:1耶和华神所造的，惟有蛇比田野一切的活物更狡猾。蛇对女人说：“神岂是真说,不许你们吃园中所有树上的果子吗？”2女人对蛇说：“园中树上的果子，我们可以吃，3惟有园当中那棵树上的果子，神曾说：‘你们不可吃，也不可摸，免得你们死。’”4蛇对女人说：“你们不一定死；5因为神知道，你们吃的日子眼睛就明亮了，你们便如神能知道善恶。”6于是女人见那棵树的果子好作食物，也悦人的眼目，且是可喜爱的，能使人有智慧，就摘下果子来吃了，又给她丈夫，她丈夫也吃了。7他们二人的眼睛就明亮了，才知道自己是赤身露体，便拿无花果树的叶子为自己编做裙子。

* 先看2:25。在罪进入世界以前，亚当和夏娃生活在地上，并不感到羞耻。他们可以彼此赤身露体，而不觉得羞耻。我们对这种没有羞耻、没有罪恶感的状态感到很陌生，因为我们现在生活在堕落的世界中。
* 在1-2节中，撒旦以蛇的样子出现，他的问话歪曲了神的话语：
	+ “岂是真说”—撒旦质疑神的动机；
	+ “不可吃”和“所有树上的”—撒旦使这些话听起来好像神正在拿走亚当和夏娃所有的自由。
* 在2-3节中，夏娃更正撒旦，但加进了自己的曲解，使得这一禁令比它本身更加严厉。她说，他们还不许摸那棵树上的果子。
* 在4-5节中，蛇用自己的反诉直接否定神：亚当和夏娃不一定死；他们的眼睛会明亮；他们会像神一样分辨善恶。撒旦的目的是要逐渐动摇神的地位，并通过大胆地地反对上帝来达到目的。
* 在第6节中，亚当和夏娃都被撒旦对现实的诠释所吸引——尽管这一诠释并不符合事实。夏娃被树上的果实吸引：她知道这果实好作食物，情感上也悦她的眼目，她也渴慕蛇所说的、吃了这果实可以得到的“智慧”。于是她吃了，也给她的丈夫吃了。
* 第7节，还记得蛇在5节说的话吗？被警告要发生的事情真的发生了——他们的眼睛明亮了，这是一种比喻的说法，表明他们获得了知识并“如神能知道善恶”。亚当和夏娃越过了神之前给他们设立的界限，他们一这样做时就立即发现自己是赤身露体的，并且有了羞耻感。他们拿无花果树的叶子来遮蔽赤身。当罪进入世界时，他们无罪的存在状态就消失了。

【注：由于我们今天专注的话题是关于婚姻的，所以我们不会对这段经文做深入的讲解。如果你对这段经文有更多的问题，欢迎课后来找我，我会给你推荐一些好的资源去理解创世记中的经文】

到目前为止，我们可以从这段经文中学到两个功课：

**第一，与神相敌的声音会威胁我们的婚姻**

蛇做了什么？牠来要迷惑亚当和夏娃。牠要他们质疑对神的看法，换句话说，牠要提出自己——也就是撒旦——对现实的诠释。悲哀的是，亚当和夏娃被牠的诠释吸引了。他们选择相信蛇而不相信神。

撒旦最喜欢的事情莫过于破坏基督徒的婚姻了。为什么？因为那样可以达到牠打败神、摧毁神国度的目的。锲而不舍地毁坏支撑神国度的根基立柱之一——稳固的基督徒家庭，对撒旦来说，还有什么破坏方法比这更好呢？

我们不必把这些只归咎于魔鬼的工作。使徒保罗所描述的三股强大的势力——世界、我们的肉体、魔鬼——它们联合起来共同抵抗神关于基督徒婚姻的道。

你在哪里听到关于婚姻的、抵挡神的声音，而不是圣经中关于婚姻的道？

* 首先是这个**世界向我们传达的信息**。这个世界告诉你，你的需求和幸福是婚姻的目的。这些信息一点也没有涉及圣洁、事奉神、或者其它会帮助你效法基督、反映上帝形象的事情。
* **我们对自己说的谎话**。对罪的自我辩解与合理化是我们的肉体常用的手段。
	+ 譬如，当男人看着网络色情或与女同事调情时，对自己说这样的谎言，“要是我的妻子更能满足我，更关心我些，就……”
	+ 譬如，企图掌控丈夫的妻子会对自己说这样的谎言，“假如我能掌控这些事，我的生活会更好一点。”
	+ 我们还可以列出许许多多数不清的对抗神的声音。

你的婚姻中有哪些对抗和威胁的声音，而且它们淹没了神对婚姻所说的话语？无论这些声音是什么，要摆脱它们。这些声音对你没有任何益处。任何东西都不能与神相敌，而神的话语始终是你婚姻的帮助。

第二，我们想要如神一般。（反映神的形象 vs. 悖逆神）

人类犯罪堕落最可悲的事实之一，就是它标志着人类想要超越神给他们分配的角色——在园中作神的代表者和管家。他们不再满足于做神形象的承载者和园子的管家。他们不再满意神为他们设立的生活模式。蛇成功地诱使他们不再满足，而是贪慕更多。吃禁果标志着亚当和夏娃开始想要推翻神的统治，他们试图越过神在创造时设立的界限，最终想要自己成为与神同等的。他们选择跟随受造之物而不是听命于那造物的王（罗1:25）。这是悖逆，是一种对神的背叛行为。这是亚当和夏娃在宣告要离开他们伟大的造物主而独立自主。

在婚姻中，我们的罪大多可以描述为我们拒绝神给我们的设计、试图成为自己的小世界里的神。在亚当和夏娃的故事中，他们从神那里窃取了神没有给他们的东西——分辨善恶的知识。在婚姻中，我们用很多方式窃取神的东西而用自己取代神。例如一位具有控制欲的妻子，她抢夺神的主权，自己做婚姻的女王。假如有谁反对她或者没有遵守她的游戏规则，她就让每个人都苦不堪言，直到得逞。反省一下你自己的婚姻——你在哪些方面曾经拒绝神为你设定的生活模式，而选择用自己或者别的东西取代神？

【暂停一下，看大家有什么样的问题】

## 第二，罪破坏了纵向关系和横向关系（罪破坏了人与神以及人与人之间的关系）

我们继续学习创3:8-15。【读经】

8天起了凉风，耶和华神在园中行走。那人和他妻子听见神的声音，就藏在园里的树木中，躲避耶和华神的面。9耶和华神呼唤那人，对他说：“你在哪里？”10他说：“我在园中听见你的声音，我就害怕；因为我赤身露体，我便藏了。”11耶和华说：“谁告诉你赤身露体呢？莫非你吃了我吩咐你不可吃的那树上的果子吗？”12那人说：“你所赐给我、与我同居的女人，她把那树上的果子给我，我就吃了。”13耶和华神对女人说：“你做的是什么事呢？”女人说：“那蛇引诱我，我就吃了。”14耶和华神对蛇说：“你既做了这事，就必受咒诅，比一切的牲畜野兽更甚；你必用肚子行走，终身吃土。15我又要叫你和女人彼此为仇；你的后裔和女人的后裔也彼此为仇。女人的后裔要伤你的头；你要伤他的脚跟。”

* 首先我们看到在8-10节，那人和妻子听见 神来了，就藏在园里。神特地大声呼唤亚当和夏娃；祂并不是不知道他们在哪里。圣经学者哥顿·文翰（Gordan Wenham）说：“正如一位父亲看见了孩子躲藏的地方却大声喊，‘你们在哪里？’，实际上是要鼓励他们自己出来，神也是这样做。”
* 他们为什么要藏起来？亚当承认他因为赤身露体便藏了起来。在圣经中，公众场合下的赤身露体是一种羞辱。
* 神又反问了两个问题——祂询问亚当赤身露体的羞辱以及犯罪吃树上的果实的事情。
* 亚当把责任推给夏娃；夏娃转而把责任推给蛇。

从这段经文中，我们学到另外两个功课：

**第一，罪破坏了我们和神的关系（纵向、垂直关系）**

尽管经文没有明确地陈述，但是我们从圣经其它地方（罗5:18）知道，亚当和夏娃因着犯罪在神面前体验了愧疚感。亚当和夏娃获得的知识把罪恶感和羞耻感带进了他们与神的关系里。亚当和夏娃再也不可能在神面前赤露敞开，毫无保留 ，因此他们藏了起来。

隐藏是罪产生作用的基础。罪喜欢黑暗、远离神，而不是亲近神、站在光中（弗 5；约壹 1）。你有哪些隐藏罪的方式？不健康的秘密能毁灭婚姻。思考一下罪如何经常影响你的婚姻——很多次，罪让你躲避、推开或者远离你的配偶；甚至更糟糕的是，罪让你推开神。如果神才是所有生命的本源，那么这就是撒旦毁灭你婚姻的终极方式：让你离开神、让你躲着神，而这会毁灭一切，包括你的婚姻。

千万不要受蒙蔽，以为你和配偶之间的罪只是你们夫妻两个人的事情。你们两人之间的任何罪都影响你们和神的关系。记住使徒约翰说的：“**人若说，‘我爱神’，却恨他的弟兄，就是说谎话的。**”（约壹4:20）

**第二，罪破坏了我们和配偶的关系（横向、水平关系）**

在犯罪堕落之前，亚当和夏娃彼此和睦相处，他俩完全赤露敞开、毫无保留、相互信任、彼此相爱。堕落之后，他们的婚姻被自我中心和骄傲玷污了。当神质问他们时，亚当和夏娃都不愿意为过犯承担责任。亚当怪罪于夏娃；夏娃则怪罪于蛇。

如果我们列一张可能影响婚姻关系的罪的清单，它会长到不可思议。这些罪包括自我中心、骄傲、愤怒、操控、自负、抬高自己、毫无盼望、贬低配偶、自义等等。作为神形象的承载者，我们要做的是反映神的性情，然而一旦我们犯罪，我们就在神的所是上说谎了——我们无法向世界、他人正确地彰显神自己。

我们在创世记第三章中看到一项特别的罪——推卸责任。什么是推卸责任呢？就是经常通过归咎于他人来逃避责任。这种方式其实就是当你应该为罪负责任的时候，你把焦点从你身上移开。

你和配偶相处所犯的罪有什么特征？你怎样积极地和这些罪斗争？你和配偶有公开坦诚地谈论这些罪吗？或者你并没有和这些罪争战？可能你懒得和它们作战？或者可能你易于沉迷罪中？我们常常沉迷罪中，因为这样做有所谓的益处……我们可以从罪里捞到一点好处，或者我们能够借着继续犯罪来伤害配偶。

我们退一步来思考这里所发生的事情：所有的关系都遭受了毁灭性的破坏。亚当夏娃与神再也没有完全相爱、完全信任的关系了，而他们本该与神同心同行。他们之间也不再有完全相爱、完全信任的关系。这一切都一去不复返了！

你看到它们之间的联系了吗？遵守与神的约是持守婚姻盟约的基础。当我们与神的关系破裂了，不足为奇，我们与配偶的关系也会破裂。

## 第三，咒诅

让我们来读创3:16-19。我们要回答这个问题：罪如何改变婚姻关系原本美好的结构。

16又对女人说：“我必多多加增你怀胎的苦楚；你生产儿女必多受苦楚。你必恋慕你丈夫；你丈夫必管辖你。”17又对亚当说：“你既听从妻子的话，吃了我所吩咐你不可吃的那树上的果子，地必为你的缘故受咒诅；你必终身劳苦才能从地里得吃的。18地必给你长出荆棘和蒺藜来；你也要吃田间的菜蔬。19你必汗流满面才得糊口，直到你归了土，因为你是从土而出的。你本是尘土，仍要归于尘土。”

我们要特别注意16节：“**你必恋慕（*tesqua*）你丈夫，你丈夫必管辖（*masal*）你。**”在人的犯罪堕落之后：

* 我们发现婚姻成为两性之间的争战。
* “恋慕”和“管辖”是什么意思？注意不要用现代观念来理解恋慕和管辖这两个词。恋慕的意思不是妻子想要或贪恋自己的丈夫。管辖的意思也不是丈夫对自己妻子实行支配权。恋慕可以更贴切地翻译为“控制（controlling）”，管辖则是“管理(governance)”的意思。
* 同样的两个词出也现在创4:7中，我们来进一步理解它们的意思。“**你若行得不好，罪就伏在门前。它必恋慕（*tesqua*）你，你却要制伏（*masal*）它。**”罪被描述成伏在门前的野兽。罪的欲望要奴役该隐——支配和控制他，但是神劝告该隐要去胜过罪、制伏它。同样，女人也想要（在争战中）胜过她的丈夫、管辖他。罪鼓动女人控制自己的丈夫，从而败坏神创造的秩序。（注意这里与创2:18的描述截然相反。）在经文3:16的后半部分中（你丈夫必管辖你），创造的秩序被重新确认——丈夫蒙召带领、支配、管理妻子。然而，我们知道这句话在此处经文中是一个咒诅。两性之间的争战包括丈夫不得不为带领妻子的权柄而争战。而罪也会扭曲丈夫的带领方式，这是预料中的事情。
* 罪是如何发挥作用的呢？我们看到罪破坏了神在创世之时就设计好的完美婚姻蓝图。夏娃作为帮助者的角色因着咒诅被颠倒了：现在她想要篡夺亚当的领导权；而亚当则不得不为带领妻子的权柄而战。
* 请注意男人和女人对神的悖逆，以及悖逆如何破坏婚姻之间的联系。“亚当和夏娃背叛神的最悲惨的结果之一，就是丈夫与妻子在婚姻中的冲突持续不断、极具破坏性。”

然后，我们留意3:17-19，经文说：“**地必为你的缘故受咒诅……**”

* 我们又一次看到，在创世记第二章中描述的完美婚姻设计被罪破坏了。在创2:15中，男人蒙召在园中工作、照看园子。但是现在他却难以完成他治理全地的呼召。工作现在已变得劳苦不堪。

从这段经文中，我们学习到最后两个功课：

**第一，罪破坏了神所设立的美好的婚姻秩序**

当我们看见神所咒诅的，我们就知道在神的心中性别角色的重要性。你有没有注意到第二章和第三章之间的联系？关于女人的经文：创 2:18和3:16；关于男人的经文： 创2:15和3:17-19。在创2中婚姻的完美设计被罪颠倒——女人想要推翻丈夫的领导，丈夫要辛苦劳作完成管理和看守园子的工作。在创世之时所设立的婚姻关系架构形式现在被彻底颠倒。

【如果时间允许，简单复习第一课中的婚姻关系三角形。】

**第二，生活中的事实：配偶是罪人，因此他们也会失败。**

根据经验，我们知道罪对丈夫“管辖”或“管理”妻子的破坏呈现出多种形式，其中一个极端就是丈夫带领中的消极被动（即放弃权柄），而另一个极端是暴君式的带领。这两种形式都不能反映丈夫蒙召应该向妻子展示的仁慈、舍己的统管或带领。（妻子的角色范围也非常相似——一个极端是控制，另一个是消极旁观。）

所以，我要问各位丈夫：你在家里的哪些地方没有做好带领？这里所描述的两个极端中有哪一个适用于你？如果有，那么从今天开始你准备怎么改变？

我也要问各位妻子：你在哪些方面没有做好丈夫相配的帮手？你是否试图控制你的婚姻？你是否屈服于暴君式的带领，无所作为、消极旁观？

## 第四，神的怜悯计划：福音的开始

让我们来读完这章的经文：创3:20-24。【读经】

20亚当给他妻子起名叫夏娃，因为她是众生之母。21耶和华神为亚当和他妻子用皮子做衣服给他们穿。22耶和华神说：“那人已经与我们相似，能知道善恶；现在恐怕他伸手又摘生命树的果子吃，就永远活着。”23耶和华神便打发他出伊甸园去，耕种他所自出之土。24于是把他赶出去了；又在伊甸园的东边安设基路伯和四面转动发火焰的剑，要把守生命树的道路。

* 神不希望第一对夫妻**永远**生活在罪中，于是不让他们有机会靠近生命树。
* 祂把第一对夫妻赶出了伊甸园。这是因为他们犯罪自食其果。
* 祂安设基路伯（3:24）把守伊甸园——这一看守的角色本来是男人和女人的，而现在不再是了。

从这段经文中，我们学习到最后一个功课：神的大怜悯

请注意神立刻做的事情——祂给亚当和夏娃穿上衣服（3:20）。神知道罪带来的羞耻，祂通过做些事彰显祂的仁慈。神对他们犯罪的回应居然是立即对他们施展怜悯。怎么回事？他们明明已经穿了衣服。亚当和夏娃曾试图遮掩他们的罪恶和羞耻，神说，“那还不够好，我会向你们施怜悯。”但这还不是全部……回顾神对蛇的咒诅（3:15），我们看见神展示的是将来才会成就的怜悯——祂应许有一天女人的后裔要伤撒旦的头。在十字架这边，我们知道这一后裔是基督，我们知道基督借着替你我这样的罪人死而胜过了死亡。正是在这里，在圣经中提到罪的第一个章节里，我们看到了有关福音的第一处启示。

当你在婚姻的罪中挣扎的时候，你要做什么？与罪争战、认罪悔改、为了不让罪绊倒婚姻而延迟处理，这些都是有益的做法。但不要只停留在这些状态中。我们已经花了一个小时的时间来谈论罪，而我所能告诉你的最重要的事情就是——学习把你婚姻的罪带到十字架面前。这才是罪本该要去的地方。

当你在婚姻中与罪争战、在罪中挣扎的时候，你最终转向哪里？你最终会怎么处理罪？当使徒保罗在弗4:22-24描述成圣的时候，他描述了脱去旧人与穿上新人（心志更换一新，像基督的样式）。我们大多数人花很多时间和精力专注于摆脱罪；但不幸地，却没有邀请基督进入我们的婚姻，并特意地把福音运用到我们婚姻的挣扎中。假如你是这样的人，今天就是最好的时间来改变你的习惯，就从今天开始吧。既然神在回应亚当和夏娃犯罪之时满有怜悯，那么你是谁，竟敢不对配偶多一点怜悯呢？

【看大家有什么样的问题】

# 你对这堂课可以有的回应：

1. 破坏你婚姻的与神相敌之声是什么？和配偶谈谈，或者列个清单。针对这些声音，神的话语是什么？
2. 你对自己说过什么谎，从而让你不能专注在神身上，且又伤害你的婚姻关系？
3. 你在婚姻中的哪些方面行事如神一般？向神以及你的配偶认罪悔改。
4. 你婚姻中犯的什么罪伤害了你和神的关系？
5. 什么罪在困扰你的婚姻？
6. 在你的婚姻中，你是否看见在创3:16所描述的罪的相互作用？如果是，那么想一下要如何改变/打破这种相互作用。
7. 花点时间和配偶一起回想神在对待你的罪时，是如何怜悯你的（个人的罪以及影响婚姻的罪）。