**核心课程：旧约概论**

**第十五讲：列王纪上下**

# 导论

欢迎大家回到旧约概论的课堂上来。上礼拜天我们一起学习了神百姓的智慧文学，包括传道书和雅歌，这两卷书好像是旧约中叙事主线的一个休息区，在那里我们可以退后一步观看在神的治理之下的这个世界。今天我们会回到旧约历史叙事当中，我们会从历史中认识到神如何拯救这些罪人。在开始之前，我想告诉大家四项关于列王纪的事实：

1. 在原文当中，列王纪上和下是一卷书，而不是分开的两卷书。所以今天我们也从一卷书的角度来学习它们。
2. 我们并不知道这卷书确切的作者是谁。我们知道的是，列王纪的作者（或者说是作者们）是根据很多历史文档汇编成了列王纪。
3. 这一汇编工作很有可能是在以色列被掳的时候完成的，当时他们被掳离开了应许之地，暂居在巴比伦。
4. 列王纪中记载的事情是从所罗门王登基开始，也就是大约公元前970年，直到犹大被掳，也就是400年之后。在这四百年间，统一的以色列分裂成两个国家，北国最后分散和消亡在各国当中，南国犹大则被掳到异邦。

在列王纪中，我们看到神的两个属性交织在一起：神的怜悯与神的审判。我们可以从我们自己身上开始：在我们的身上，有没有审判的应许？有没有怜悯的的工作？【等大家给一些答案】怜悯和审判最后怎样在十字架上相遇和得着成全？

# 神的百姓：没有王——摩西与士师时代

要理解贯穿列王纪的应许究竟是什么，我们要回到申命记28章中的经文，在28:1-6，圣经说：

你若留意听从耶和华——你神的话，谨守遵行他的一切诫命，就是我今日所吩咐你的，祂必使你超乎天下万民之上。你若听从耶和华——你神的话，这以下的福必追随你，临到你身上：你在城里必蒙福，在田间也必蒙福。你身所生的，地所产的，牲畜所下的，以及牛犊、羊羔，都必蒙福。你的筐子和你的抟面盆都必蒙福。你出也蒙福，入也蒙福。

后面是对各种蒙福的描述，然后我们跳到58节：

这书上所写律法的一切话是叫你敬畏耶和华——你神可荣可畏的名。你若不谨守遵行，耶和华就必将奇灾，就是至大至长的灾，至重至久的病，加在你和你后裔的身上，也必使你所惧怕、埃及人的病都临到你，贴在你身上，又必将没有写在这律法书上的各样疾病、灾殃降在你身上，直到你灭亡。

随后是对咒诅的进一步描述，最后我们看到第64节：

耶和华必使你们分散在万民中，从地这边到地那边，你必在那里事奉你和你列祖素不认识、木头石头的神。

所以，申命记讲到了如果神的百姓持守盟约的话，他们会得着怎样的祝福，如果他们背约的话会早祷怎样的咒诅和审判。在这个阶段，神直接对百姓说话，没有君王，每一个人都在神的面前聆听，每一个人都代表自己（也只能代表自己）。【如果有白板的话请画下：】

 **神**

**/ | \**

**以色列民**

申命记中对盟约所给出的应许和条件正是列王纪中所发生一切的背景和主题。

# 神的百姓在他们第一个信实的君王（大卫）带领之下

接下来让我们快进一下，跳过士师记、跳过扫罗，后面是谁？是以色列第一个忠于神的、信实的君王大卫，从这里开始，旧约圣经的焦点就放在了大卫和大卫的后裔身上。这并不是说以色列人和他们的行为都不重要，但是君王现在在神面前担当了圣约百姓的代表者，君王在神面前代表百姓。【如果有白板的话请画下：】

**神**

**⇓**

**君王（圣约的代表）**

**/ | \**

**以色列民**

由于君王的出现，神和祂的百姓之间的关系也发生了改变。在撒母耳记下7章，我们读到大卫的家和大卫的国会被神“坚定他的国位，直到永远。”神说如果大卫的后裔犯错，祂会审判和惩罚，但是神坚立大卫的国直到永远这一应许是没有附加条件的，无论以色列人变得怎样，神都会维护和成就这一应许。

所以，列王纪就从这里开始：申命记中所说的祝福的咒诅已经开始生效，君王和王国的应许也从这里开始。接下来会发生什么呢？神的百姓到底是拥有了一个顺服律法的君王，以至于得着祝福，还是拥有了一个叛逆的君王以至于受苦呢？如果他们按照申命记所说的因为悖逆而受了咒诅，那么撒母耳记下中所说的有关大卫家的应许又会怎么样呢？

在我们根据列王纪回答这些问题之前，你对以色列到目前的历史有没有自己的问题？

【看大家有什么问题】

# 神的百姓在成就的君王权柄之下（所罗门王：王上1-11）

现在我们进入列王纪，我们开始认识大卫的继任者——他的儿子所罗门。

究竟谁是所罗门？请把你的圣经翻到列王纪上，让我们一起来读2:1-4，这里详细描述了所罗门是谁。大卫此时在病榻之上，随时会死，他正在把遗言交代给他的儿子和继任者所罗门。当他快要死的时候，他对所罗门说了这段话：

大卫的死期临近了，就嘱咐他儿子所罗门说：“我现在要走世人必走的路。所以，你当刚强，作大丈夫，遵守耶和华——你神所吩咐的，照着摩西律法上所写的行主的道，谨守他的律例、诫命、典章、法度。这样，你无论做什么事，不拘往何处去，尽都亨通。耶和华必成就向我所应许的话说：‘你的子孙若谨慎自己的行为，尽心尽意诚诚实实地行在我面前，就不断人坐以色列的国位。’”

在这段遗言中，我们看到神对大卫作出的两个重要应许：

1. 神不断人坐以色列的国位（4节），以色列一直会有君王。
2. 从所罗门开始，大卫的后裔要谨慎自己的行为，并且尽心尽意诚诚实实地行在神的面前（3节），这样就可以经历神的祝福。我们在这里看到，神怎样对待以色列取决于他们的君王，君王在神面前代表以色列。圣经并没有花很多笔墨去记载君王的世俗成就、文治武功，因为圣经的作者对此不感兴趣——他们感兴趣的是这些君王有没有顺服神。

接下来发生了什么？所罗门是顺服神和成就神应许的君王吗？让我们接着往下看。

翻到第三章，在3:12，神赐给所罗门聪明智慧，使他成为绝无仅有的智慧人。这样的智慧带来什么呢？4-10章让我们看到，智慧带来的是“犹大人和以色列人如同海边的沙那样多，都吃喝快乐。所罗门统管诸国，从大河到非利士地，直到埃及的边界。所罗门在世的日子，这些国都进贡服事他。”（20-21节）然后在24-25节“四境尽都平安”，以及34节说“天下列王听见所罗门的智慧，就都差人来听他的智慧话。”

但最美好的不是这些成就，而是神在5-8章中让我们看到祂在圣殿中与以色列人有特别的同在。在8章10节，神的荣耀进入了圣殿，就像他在出埃及记40章中所做的一样。但是出埃及记40章写的是会移动、会拆除的会幕，而此时神所进入的是不变的圣殿作为居所。

不仅如此，让我们来聆听所罗门给以色列人所做的祝福，这段祝福涵盖了我们在到目前为止所认识的救赎历史主题。现在我们一起来读这段经文，大家可以看看这段经文中哪些救赎历史主题现在在神的圣殿里以及在神与祂百姓同在的过程中得着了成就。让我们从8:56开始读到60节：

“耶和华是应当称颂的！因为他照着一切所应许的赐平安给他的民以色列人，凡借他仆人摩西应许赐福的话，一句都没有落空。愿耶和华—我们的神与我们同在，像与我们列祖同在一样，不撇下我们，不丢弃我们，使我们的心归向他，遵行他的道，谨守他吩咐我们列祖的诫命、律例、典章。我在耶和华面前祈求的这些话，愿耶和华—我们的神昼夜垂念，每日为他仆人与他民以色列伸冤，使地上的万民都知道惟独耶和华是神，并无别神。所以你们当向耶和华——我们的神存诚实的心，遵行他的律例，谨守他的诫命，至终如今日一样。”

特别请大家注意56节中的用词：“一句都没有落空”。

在这里，我们看到了圣约的中保，也就是君王，在把神的祝福借着他的顺服带给神的百姓。从很多角度来看，所罗门都是旧约圣经中圣约关系的巅峰。神的百姓需要一位君王，不仅是为了得着神的祝福，更是为了帮助他们向观看他们的外邦世界彰显神的荣耀。

**神**

**⇓**

**君王（圣约的中保）**

**/ | \**

**以色列民：蒙福、荣耀神**

神的救赎计划成就了！神得胜了！神的得胜已经完全成就在了以色列人的身上，似乎看起来一切都结束了、无懈可击了。

但同时，从所罗门的祷告中，我们看到他意识到争战没有结束。他祈求神在百姓犯罪的时候能够赐下怜悯，让我们来看46-50节：

你的民若得罪你（世上没有不犯罪的人），你向他们发怒，将他们交给仇敌掳到仇敌之地，或远或近，他们若在掳到之地想起罪来，回心转意，恳求你说：“我们有罪了，我们悖逆了，我们作恶了”；他们若在掳到之地尽心尽性归服你，又向自己的地，就是你赐给他们列祖之地和你所选择的城，并我为你名所建造的殿祷告，求你在天上你的居所垂听他们的祷告祈求，为他们伸冤；饶恕得罪你的民，赦免他们的一切过犯，使他们在掳他们的人面前蒙怜恤。

在所罗门的祷告中，我们可以意识到两个问题：

1. 46节说“世上没有不犯罪的人”，这是圣经的话不是编辑的话。
2. 即便如此，神仍然要保守自己的应许。

还记得吗？在申命记28章，神要在以色列人不悔改的时候、犯罪的时候审判他们，包括把他们从应许之地赶走 和逐出（46节）。因此，神的百姓需要一位君王，当他们犯罪跌倒的时候可以为他们祈求怜悯。

**神**

**⇓**

**君王（圣约的中保）**

**/ | \**

**以色列民：蒙福、荣耀神……但需要怜悯**

非常令人扼腕叹息的是，后面的经文让我们看到这祷告不幸地变成了事实。君王居然跌倒犯罪，并且也影响了百姓跟着犯罪。所罗门的王国是如何从繁荣昌盛中堕落的呢？请把圣经翻到列王纪上11章。

11章告诉我们，所罗门并没有按照他自己的祷告和写作（雅歌）那样去跟随神，我们上周刚刚学习了雅歌。在3节，我们看到所罗门有“有妃七百，都是公主；还有嫔三百。这些妃嫔诱惑他的心。”

大卫的确不完美，但是大卫有一件事情从来没有做过，就是他从未敬拜外邦的偶像，他的心总是完全地敬拜和朝向真神。现在我们会看到，圣经会把每一个君王的心都会拿来和大卫的心相比较，而且他的第一个继任者就在这一测验中失败了，11:6说：“所罗门行耶和华眼中看为恶的事，不效法他父亲大卫专心顺从耶和华。”

在11节，神预言说王国从所罗门儿子手中被分裂，尽管神是在怒中对着所罗门发出咒诅，神依然是一位怜悯的神。请看13节：

只是我不将全国夺回，要因我仆人大卫和我所选择的耶路撒冷，还留一支派给你的儿子。

所以，所罗门给百姓带来了一段时间的祝福，所罗门也为百姓求了怜悯，但是所罗门并不是那成就了神所有旨意和目的的君王，所罗门的生活并不完美，所罗门也没有活到永远。

在这里我们先暂停一下，因为我觉得我们在这里可以做一些应用。首先，这段叙述帮助我们认识到偏离神的律法一点点是非常危险的，这会最后送我们的心到一个完全与神相悖的方向上。所罗门非常有智慧，但是在某个特别的领域表现得非常没有智慧，他严重地犯罪，这样的犯罪给全国都带来了严重的影响。所以如果你是一个基督徒领袖（组长、执事或是想要成为长老），我盼望你能够认识到这一点——你的犯罪（包括外面的罪和里面的罪）都极大地影响神的家。

虽然如此，这段经文仍然帮助我们认识到神的可信。你有没有注意到，虽然神因为所罗门的罪而咒诅，但是神从未废去祂给百姓和大卫的约。神总是对祂自己所说的话信实。这应当鼓励我们，当我们挣扎于神的应许是否会成就时、当我们陷入自己的失败时，神的话总能给我们带来亮光和盼望。

【问大家有什么问题】

我们沿着叙事历史的主线继续前进，我们刚才看到神的审判之一是王国会分裂，在认识王国分裂之前我们需要认识一些重要的词汇。

1. 分裂后的南国，也就是以色列的南部，大卫的子孙会继续做王，南国被称为是“犹大”，有时候也会用“耶路撒冷”加以指代。
2. 分裂后的北国，会被其他君王所治理，那些君王与大卫在血缘上没有关系。北国被称为是“以色列”，有的时候也被称为是“以法莲”或者“撒玛利亚”。

从现在开始，我们的历史叙事要一分为二：北国以色列的历史，遗迹南国犹大的历史。让我们先来看看北国，北国被败坏的君王所统治。

# 神的百姓在败坏的君王统治之下（北国以色列的列王，王上12-王下21）

北国以色列的第一个君王是耶罗波安，耶罗波安很快就把以色列带上了拜偶像的道路。在12:28，耶罗波安带领百姓造了两个金牛犊。两个金牛犊！他没有读过出埃及记吗？事实上，耶罗波安的罪恶是如此之大，以至于圣经的作者在讲到以色列后来的君王时总是会和耶罗波安进行比较，以提醒读者这个王究竟有多坏。同样，大卫的信实是犹大的君王是不是忠于神的一个标杆。

一开始，以色列就有了一个拜偶像的君王，这成为以色列悲剧的起头。在14:15-16，经文说：

耶和华必击打以色列人，使他们摇动，像水中的芦苇一般；又将他们从耶和华赐给他们列祖的美地上拔出来，分散在大河那边；因为他们做木偶，惹耶和华发怒。因耶罗波安所犯的罪，又使以色列人陷在罪里，耶和华必将以色列人交给仇敌。

这些文字是到目前为止，圣经中最令人悲伤的咒诅：北国的各个支派因此而散失在外邦人中。但是这一审判并没有立即降临，神在200年之后才把这审判真正地落实在以色列人中，神宽容忍耐祂的百姓。但是在这两百年中，以色列没有一个王是不邪恶的，他们都悖逆神。

在这样的环境中，列王纪出现了两个重要的先知：以利亚和以利沙，我们可以在王上17章直到王下13章中都看到他们的事工、他们说的话和他们的结局。

**神**

**⇓**

**先知**

**⇓**

**君王（圣约的中保）**

**/ | \**

**以色列民：蒙福、荣耀神……但需要怜悯**

为什么先知很重要？先知不是君王，但是先知对君王和百姓讲说神的话语，他们传递从神那里来的信息。先知的功能主要是在两个方面：

1. 先知提醒君王他们不能为所欲为。君王是在权柄之下的人，他们处在神话语的权柄之下、他们也处在圣约的权柄之下。先知就像圣约的守望者、看门人，他们不断地呼吁君王和百姓悔改回转到信实的跟随道路上来。
2. 先知的第二个任务是宣告君王和百姓如果不悔改的话会遭遇到的审判和惩罚。

很遗憾，君王们没有听从先知的劝告，他们的治理使百姓们越来越远离神。到列王纪17章，我们看到亚述给以色列带来了毁灭。亚述王把外邦人都移民到以色列的土地上来居住，这是对约书亚记的一个“反动”，神非常认真地对待圣约中祂所预言的祝福和咒诅。

我们从列王纪中以色列的故事学到什么呢？北国的命运提醒我们，罪会追上我们、罪会吞灭我们。我们可能会短暂地远离罪，但是我们不可能永远地逃离神的审判。罪给地上的生活带来苦难和毁灭，所多玛是这样的，北国也是这样的。

# 神的百姓在败坏的君王统治之下（南国犹大的列王，王上12-王下21）

现在让我们来看看南国犹大的情况。犹大的故事和她的邻居以色列其实非常类似，但是有一个重要的区别：神对大卫家的应许。让我们来看这个区别。现在把圣经翻到列王纪上15章，这是对亚比央做犹大王之后的一个总结性陈述。当我们读这段经文的时候，我们要注意神对亚比央和对耶罗波安的不同之处，以及为什么有这样的不同，在2节：

亚比央行他父亲在他以前所行的一切恶，他的心不像他祖大卫的心，诚诚实实地顺服耶和华他的神。然而耶和华他的神因大卫的缘故，仍使他在耶路撒冷有灯光，叫他儿子接续他作王，坚立耶路撒冷。

我们要在这段叙述中注意两点：

1. 神给亚比央恩典，让亚比央接替父亲做王的原因是“因大卫的缘故”。因为耶和华曾经对大卫有应许，应许必然会被成就。在北国以色列，发生了十次政变，君王的家族在更替，但是在南国一直是大卫家的人在做王。
2. 圣经把亚比央与大卫相比，对其他的犹大君王也是一样。就像耶罗波安是北国以色列的标杆，大卫是南国犹大的标杆。

如果我们从列王纪上读到列王纪下，我们会看到有一些的犹大君王是不错的，例如王下18-20中的希西家，他们所做的也都是合神心意的事情 ，但是即便是这些王他们也没有达到大卫的标准。犹大诸王中有一半是坏的。当我们读到玛拿西，也就是希西家的儿子时，他的统治是最糟糕的。请看21:11-12：

因犹大王玛拿西行这些可憎的恶事比先前亚摩利人所行的更甚，使犹大人拜他的偶像，陷在罪里；所以耶和华—以色列的神如此说：我必降祸与耶路撒冷和犹大，叫一切听见的人无不耳鸣。

正如耶罗波安带来了以色列的命运，玛拿西带来了犹大的命运。就像以色列一样，犹大很快地被掳并离开应许之地。

但是正当看起来每一个君王都如此恶劣，与大卫相比都是邪恶和悖逆、没有盼望的时候，列王纪突然来到了高潮：有一位君王奇迹般地在敬虔和良善上超越大卫。这个王是谁呢？约西亚！

# 神的百姓在良善的君王治理之下（约西亚王——王下22-23）

怎么可能？你可能不相信我刚才所说的。但是先把圣经翻到王上13:2，我们在那里看到在邪恶的王玛拿西即位前300年就有的预言：

神人奉耶和华的命向坛呼叫，说：“坛哪，坛哪！耶和华如此说：大卫家里必生一个儿子，名叫约西亚，他必将邱坛的祭司，就是在你上面烧香的，杀在你上面，人的骨头也必烧在你上面。”

王上13章告诉我们，将来有一位名叫约西亚的君王，他会恢复以色列的真敬拜。最后，在列王纪下快要结束的篇章里，约西亚终于出现了。我们今天没有时间去一一查考这位千呼万唤始出来的王做了哪些了不起的改革，但是如果我们快速地浏览一下22-23章的经文时，你会看到他所做的工作。他找到了律法书，他更新了圣约，他把偶像从犹大地赶出去。让我们一起来读23:25：

在约西亚以前没有王像他尽心，尽性，尽力地归向耶和华，遵行摩西的一切律法。在他以后也没有兴起一个王像他。

注意到吗？在约西亚之前都没有王可以与他相比，换句话说，他比大卫都伟大。但是很遗憾的是，约西亚出现在一个悲剧的结局里，犹大并不能因此免了最后的审判。神因为玛拿西而预言的审判和咒诅依然有效。敬虔的王并没有在位很久，他死在了战争中。到目前为止，神的应许，和神要透过大卫家所赐给以色列及万国的救赎计划，似乎并没有成就，仍然悬在那里。从整卷书来看，出路应该是一个敬虔的、良善的君王。现在有这样的一位君王了，问题仍然没有得到解决。如果连约西亚都不是神所赐的、末后、永远的君王，谁是哪位君王呢？

**神**

**⇓**

**先知**

**⇓**

**君王（圣约的中保）**

**/ | \**

**以色列民：蒙福、荣耀神……但需要怜悯**

约西亚指向的是一位将来的、永远的君王，那位君王要打败的不仅仅是偶像，还有死亡和咒诅。

【到目前为止，大家有什么问题吗？】

# 神的百姓在最后的君王治理之下（约雅斤——王下24-25）

现在我们翻到列王纪的最后几章，我们看到了最后一个君王。在约西亚死后，巴比伦对犹大的攻击有三波，每一波他们都会掳走一些犹大的百姓。正如神早已预言的，他们夷平了耶路撒冷和圣殿。约西亚的曾孙约雅斤也被掳到了巴比伦（24:15）。在耶路撒冷接替他的是他的叔叔，巴比伦人让她的叔叔玛探雅在耶路撒冷做傀儡，并把他改名叫西底家。西底家“行耶和华眼中看为恶的事”，并且起兵反叛巴比伦，他的结局是他所有的儿子——大卫的后裔——都在他的眼前被杀。

当列王纪结束的时候我们看到什么？神对祂百姓所发出的应许已经失效了吗？神是要在新约从头开始吗？是的，我们得承认，在这卷书的结尾，神的救赎计划看起来遭到了可耻的失败。十二个支派中有是个已经散失和消亡在列邦中，剩下的两个支派也被掳离开了应许之地。大卫后裔作为君王的那条线呢？神收回了这个应许吗？神是不是太弱了，不能阻挡可怕的巴比伦大军？我们现在知道，以色列和犹大的失败是因为诸王的犯罪，但这仍然我们怀疑，难道神没有能力胜过这一切吗？蛇的后裔似乎比女人的后裔更加强大，彻底打败和女人的后裔。

但是等等，这里还有一点点希望之光，大卫仍然有一个后裔还活着，也就是在西底家即位前被掳的君王约雅斤，他是约西亚的曾孙。他被掳去了巴比伦——这不是一件好事，但是到了列王纪结束的时候，我们看到约雅斤得到了自由并且能够和巴比伦王同席吃饭。

我们说的已经够多的了，现在我们仍有盼望，因为大卫的后裔还活着。

# 神的百姓与永远的君王——耶稣

现在让我们来总结列王纪，列王纪从一个危机开始，但是用另一个危机结束。我们不知道神的百姓在被掳巴比伦的时候究竟在想什么，但是我们这些在基督之后才认识神的人，我们可以看见整个以色列叙事的中心不是所罗门、不是约西亚，也不是约雅斤，而是耶稣，耶稣是永远的君王。那最后成就神对大卫家应许的君王是耶稣基督，他是完美、良善和顺服神的榜样，他完成了神对祂子民的救赎计划。耶稣是大卫的后裔，他是没有违背任何律法的，他是完美彰显神荣耀的，他也给我们能力去彰显神的荣耀。借着他的被钉十字架，罪得到了审判；他也给祂的百姓带来祝福。他现在是我们的中保，在神的面前为我们代求，求神给我们悔改的力量。将来，他也会带我们进入天国，也就是永远的应许之地。所以读列王纪应该让我们为神成全了祂的应许而感到喜乐，祂赐给我们基督也表明了神的信实，我们应当为此感恩。现在我们一起来向神献上我们的感谢。【祷告】