**核心课程：为人父母**

**第一讲：****神对家庭的目的**

# 一、家庭的意义是什么?

先来讲一个故事。有两条小鱼正在水里游来游去，一只老鱼迎面游过来，向他们打招呼说：“早上好，孩子们，水怎么样？”小鱼继续游了一小会儿，然后其中一只小鱼看了看同伴问道：“水是什么？”这个故事向我们说明了一个道理：最显而易见且最重要的现实，往往是最难看到，也是最难表达的。正如乔治·奥威尔（George Orwell）说过，我们往往难以看见摆在眼前的事情。 这的确是合乎圣经的真理。箴言告诉我们要寻求智慧“**如搜求隐藏的珍宝**”（箴2:4）——即使它“在高处”、 “在城门旁，在城门口”“大声说”（箴8:1-3）。在这堂课中，我们将看到家庭正是这样一颗藏在显而易见之处的珍宝。

因此，我们先来看看婚姻关系（另一门核心课程）与为人父母之间的关系，然后再来看看神设立家庭的目的。

## A、来自世界的三个观点

在世界中，我们会听到有人说，生孩子也许是夫妻实现自我的理想选择。这是把孩子当作偶像的观点。有人（甚至是基督徒）会说生孩子很重要，因为家庭是文明社会的基础，是教会的基石。这是把孩子当作工具的观点。还有人（教会也不乏其人）会说（或者至少这么想），生孩子不那么重要，生孩子实际上是缺乏上进心的表现，也是个人成功或服事的障碍。这是把孩子当作障碍的观点。

## B、属神的观点。

我们不想仅仅把这些来自世界的观点撇弃一边，相反，我们真的要仔细察看神是怎么说的。很显然，我们不可能用一节课，就把神对家庭的目的讲完全，但我想我们至少可以证明这一点：圣经教导说，家庭的首要目的无非就是向全世界展示三幅画面：神三位一体之属性、福音和教会。神已将祂的形像、救赎计划以及祂所赎回的百姓的画面呈现在家庭中。

圣经中哪里可以找到这个目的呢？我们需要从圣经中婚姻和生养孩子之间的联系谈起。我们发现，神首先为亚当做的事情之一，就是为他造一个合适的帮手——夏娃。我们又看到神对这个全新家庭的第一条命令是：要生养众多（创1:28）。生养孩子！这不仅是人类堕落前的命令，洪水过后神也同样对挪亚说：“你们要生养众多，在地上昌盛繁茂。”（创9:7）

所以我们必须清楚：一些人有单身的恩赐（林前7:7）。一些人因着神奥秘的旨意，不能生孩子。对于其余的家庭来说，生养孩子不是一种选择，而是神的命令。

为什么神如此坚持要人类生养众多呢？当我们想到神是按照自己的形像创造了亚当和夏娃，答案就不言而喻了。（创1:26-27）。神希望祂的形像承载者生养众多，因为祂想要祂的形像遍满地面。而且祂决定要满有恩慈地与我们分享这个按着祂的形像造人的特权。神学家布鲁斯·韦尔（Bruce Ware）写道（《圣父、圣子、圣灵》，英文版第58页）：

神好像在说：“我按着自己的形像造了第一对人类的原型，我本可以继续单方面地造人，让你们在这件事情上无份。然而现在，我要你们生儿育女，生养众多，使那承载我形像的受造物之最——人类，遍满地面”

克斯顿伯格（A. Kostenberger）则在他的著作《神、婚姻和家庭》中说（英文版34页）：

这真是不可思议！神吩咐亚当和夏娃以及我们，要借着“生育”，来承载祂的形像并使祂的形像遍满全地。

但神并没有到此为止！神还在救赎历史上赋予不断繁衍的家庭以重大地位。从亚伯拉罕的家庭，他的血统，他的家族，我们就可见一斑，神曾向他指出万国的拯救计划（创26:4，加3:29，4:6-7）。我们同样也可以在新约看到这一点，尤其是保罗指出，丈夫和妻子的关系象征着基督与教会的关系（弗5:22-33）。

家庭中还蕴含着更多的画面——彰显三位一体之神、福音和教会。我们将在后面谈到。

## C、关于罪

在谈论这些家庭画面之前，让我简单说明一下（很重要），在罪对家庭的影响下，我们当如何看待这些美丽的画面。

毕竟，撒旦和我们的文化，甚至我们的罪，都会损坏我们的家庭，并扭曲家庭反映神形像的能力。你也许听到这样的教导后会想：“我的家庭或许反映某种东西，但不是反映神，也没有在反映福音和教会!”

的确如此，我们知道我们的家庭事实上正在反映某种错误的东西。我们的失败与神完美的标准相对照，就像相片的底片一样反照出神之设计的轮廓。的确如此，正如J.I. 巴刻提到的，“通过对比”我们可以对家庭抱有更加积极的愿景。（巴刻，《认识神》，第203页）

这里的关键是，不要把这些画面看作是遥不可及或者毫不相干的，而是要欣然接受它们，并为之着迷，为之努力追求。而且我们不应该因我们的家庭活不出神的标准而灰心沮丧。（特别是对我的家庭而言 ，我们有时真的是被自己打败的，对于像我这样的失败者，我只想说：“你能说出一个你达到神要求的方面吗？我们都是彻底堕落的罪人——这就是为什么我们热爱福音，并要在生活的方方面面依靠福音！” ）

因此，我们应该为着神对家庭的目的而欢喜兴奋，然后应该信靠神有大能拯救我们的家庭，并使之反映永恒的真理。

【 看大家有什么问题】

# 二、家庭是神启示祂自己、祂的救赎计划以及教会的中心

## A、家庭呈现神本体的真像

现在让我们来看这些家庭的画面，我们首先看到的是三位一体中父与子关系的图画。这就是为什么保罗会写道，“**因此，我在父面前屈膝，天上地上的各家，都是从他得名。**”（弗3:14-15）圣父与圣子的关系是永恒不变的事实。地上的父子关系，父母与儿女的关系虽然微小，甚至有时还是扭曲的，但是仍然反映这个永恒不变的事实，而且意义深远。

然而这个类比并不完全。圣父和圣子之间的关系独一无二，无以伦比。例如，圣子是自有永有的，而不像人类，是某个时候出生的受造之物。

尽管有着诸多差异，但是我们仍然使用这个关于神的类比。在圣经中，我们无法回避这样一个事实，神的这两个位格的本质关系是父子关系。（古德恩著，《系统神学》，英文版第251页）例如：

* 父神曾两次从天上大声宣告耶稣是祂的爱子（太3:17；17:5）。
* 耶稣在12岁的时候提到“我父的家里”（路2:49）。之后，耶稣根据孩子模仿父亲的行为，向祂的门徒解释祂与圣父的关系，祂说：“**我实实在在告诉你们：子凭着自己不能作什么，惟有看见父所作的，子才能作；父所作的事，子也照样作。**”（ 约5:17，19-20）
* 祂情词迫切地想要门徒认识到这种关系：“**你们当信我，我在父里面，父在我里面。**”（约14:11）果然，犹太领袖们对祂称神为父感到震惊（约5:18）。
* 保罗在归信后开始了一系列的布道，“**在会堂里宣传耶稣，说他是神的儿子。**”（徒9:20）之后，他称自己是使徒“**乃是借着耶稣基督和父神**”。（加1:1；帖前1:1；帖后1:1）。圣经里有多处这样的例子。

这里的重点是：若不谈到圣父上帝和圣子上帝，就很难准确地解释三位一体。几乎没有其它的方式可以用来解释。的确，圣经说耶稣是“道”（道成了肉身——我们见过他的荣光，正是父独生子的荣光……），是父的“像”（约1；西1:15），但是请注意圣经对使用“父”这个词的坚持。保罗曾描述父神是基督的头（林前11:3）。但是当耶稣教导门徒要去给新信徒施洗时，祂并没有告诉他们要奉“头、身体、圣灵”的名施洗。他使用的是家庭的称呼——“父和子”。这是圣经中常用的称呼方式。

从这些经文中，我们学到一个重要的功课：我们对儿女的爱，与儿女的合一，以及儿女与我们的相似，都能见证神原本的属性。生养孩子是多么大的特权啊！难怪神命令我们要“生养众多”。

当然，这并不意味着我们主要是借着成为父母来认识神，正如我们不必通过结婚来了解基督和教会之间的关系一样。神的形像通过家庭反映出来，借此我们可以找到神圣的珍宝；而家庭却不是珍宝本身。

但是，我们仍然要思想教会和家庭所蕴含的巨大启示，明白神有意通过父母与孩子的关系来反映祂的部分形像。明白这些真理，使我们：

* 不把孩子看作障碍。我们当中有一些人会陷入这样的试探：认为生孩子并非重要，孩子甚至会成为追求敬虔和有价值的基督徒事奉的绊脚石。但如果亲子关系是神所命令的，能见证神原本的属性，那么任何事情都不能使我们离弃这个真理。孩子不是事奉的绊脚石，他们的存在本身就是一种事工。
* 不把孩子当作偶像。我们当中有一些人陷入尊崇孩子的试探中。以孩子为重的父母、甚至单身人士，需要提醒自己：神使家庭反映祂的形像，并不是让我们去崇拜家庭，而是为了让我们去敬拜神自己。无论如何，请让我们把建造家庭当作荣耀神的方式吧！
* 不把孩子当作工具。还有一些人认为孩子和家庭都很重要，因为他们是社会和教会的基石。他们认为这是对家庭和孩子的一种赞美。从某种意义上说，家庭的确能起到稳定社会和教会的作用。但其意义并非仅此而已。家庭不仅仅是社会的粘合剂，更是三一真神在实际生活中的彰显。
* 不会忽视孩子。如果没有从神学上认识孩子的角色，我们许多人就会忽视他们。如果我们是单身，我们会认为孩子是别人的责任，孩子对我们的基督徒生活和教会生活微不足道。如果我们是父母，我们也许会认为孩子不过是传福音的对象罢了。

为什么我们会如此轻易地形成扭曲的儿童观，或者忽视他们呢？在很大程度上，很可能是因为我们不能以圣经的眼光来看待孩子和家庭。根据我们以上所学，按着圣经所说，我们不应该有那样的看法。

## B、家庭彰显福音

家庭也深刻地反映了我们个人得救的画面。在救赎中，神收养了我们，使我们成为祂的儿女。

神把以色列当作长子（出4:22-23），以色列民受感动歌颂神的怜恤（诗103:13）。但是以色列作为儿子是指向真正的儿子耶稣。好消息是，基督已经来使收养生效，并让我们与祂同为后嗣。

圣经加拉太书4:4-7说：

及至时候满足，神就差遣祂的儿子为女子所生，且生在律法以下，要把律法以下的人赎出来，叫我们得儿子的名分。你们既为儿子，神就差他儿子的灵进入你们的心，呼叫：“阿爸，父！”可见，从此以后，你不是奴仆，乃是儿子了。既是儿子，就靠着神为后嗣。

而希伯来书2:11则告诉我们，完美无瑕的圣子称我们为弟兄，并不以为耻！

所以耶稣教导门徒要向“**我们在天上的父**”（太6:9）祷告，并提醒他们不要忧虑吃什么穿什么，因为“**你们需用的一切东西，你们的天父是知道的。**”（太6:32）祂也应许门徒天父不会撇下他们为孤儿（约14:18，23）

对于这样的一个好消息，使徒约翰都忍不住发出惊叹说：“**你看父赐给我们是何等的慈爱，使我们得称为神的儿女！我们也真是他的儿女！**”（约一3:1）

我们应该和约翰一样兴奋、惊叹。父母与孩子关系不是偶然的，也不是神计划中无足轻重的部分。设立父母与孩子的关系是为了借着比喻，教导我们与父神——我们真正的父亲，在基督里的宝贵关系。对于这一点，巴刻在《认识神》这本书中有更深刻的表述（英文版201页）：

你如果想判断某人对基督教的认识有多深，只要探知他对作为神的儿女，以及神是他父亲这观念明白多少就行了。这观念若没有激发和主宰他的敬拜、祷告，并他的整个人生观，那便表示他对基督教的认识不深。因为基督所教导的一切、使新约成为“新”和胜于旧约的一切，以及使基督教自成一派而跟单纯的犹太教截然有别的一切，均可概括于认识神是父这真理之中。“父”是基督徒对神的称呼。

古德恩（Wayne Grudem）也写过相似的话（《系统神学》，英文版第746页）：

神作为我们的父亲的这个关系，乃是基督徒生命中许多其他福分的基础，也是我们与神相交的主要方式。

思考一下，圣经多次用这个类比来帮助我们理解所遭遇的生活和环境。例如，当试炼来临时，希伯来书的作者告诉我们：“**不要忘记那劝你们如同劝儿子的话，说：‘我儿，你不可轻看主的管教，被他责备的时候，也不可灰心。因为主所爱的，他必管教，又鞭打所收纳的儿子。’**”作者又继续写了下面一番话，好让我们更加明白上帝慈父般的温柔（希伯来书12:5-11）：

你们所忍受的，是神管教你们，待你们如同待儿子。焉有儿子不被父亲管教的呢？管教原是众子所共受的，你们若不受管教，就是私子，不是儿子了。再者，我们曾有生身的父管教我们，我们尚且敬重他；何况万灵的父，我们岂不更当顺服他得生吗？生身的父都是暂随己意管教我们，惟有万灵的父管教我们，是要我们得益处，使我们在他的圣洁上有份。凡管教的事，当时不觉得快乐，反觉得愁苦，后来却为那经练过的人结出平安的果子，就是义。

神赏赐我们与祂的儿子同得基业。保罗写道：“**感谢父，叫我们能与众圣徒在光明中同得基业。**”（西1:12；彼前1:4）

在这里， 这个真理再一次得到实际的应用，因此：

首先，我们可以“向父神学习，真正的父亲是怎样的”（韦尔，《圣父，圣子，圣灵》，英文版第60-61页）。例如，父神在祂的护理、关爱、供应和保护上给予了我们基督徒极其丰富的恩典，我们作为父母难道不应该照样做吗？

我最喜欢孩子们对我敞开心扉，畅谈他们的喜乐或爱好，或者有时谈论他们内心的担忧和害怕。有时候谈论的只是一些幼稚的、鸡毛蒜皮的小事；有时候他们愿意更深入地谈论属灵的事情。不管什么时候，我都试着努力去倾听。得到孩子们的信任是多么宝贵啊。我的祷告是，随着他们渐渐长大，盼望他们对天上有一位父亲意味着什么能略知一二，这位天父单独地爱着他们，知道他们“行路”、“躺卧”，“深知他们一切所行的”（诗139:3）。

其次，我们应该牢记，天父“坚决要求我们要尊崇和顺服祂”。（韦尔，《圣父，圣子，圣灵》，英文版第61页）祂对我们的现状并不满意，而且主动做工使我们能够效法祂儿子的模样（罗8:29）。神的心意就是要我们像耶稣一样，效法耶稣：“**所以你们该效法神，好像蒙慈爱的儿女一样……**”（弗5:1）。由此看来，神呼召我们要教导和管教孩子。我们应当要求孩子过正直而有智慧的生活（参看箴言）。

第三，但是在这个过程中，我们必须有耐心，因为神满有忍耐：“**父亲怎样怜恤他的儿女，耶和华也怎样怜恤敬畏他的人。**”（诗103:13）。祂满心欢喜，慷慨地将圣灵赐给求祂的人：“**你们虽然不好，尚且知道拿好东西给他儿女，何况天父，岂不更将圣灵给求他的人吗？**”（路11:13）

哦，被收纳成为神的儿女是何等有福！我们对孩子的爱、他们作为我们的孩子所拥有的特权、以及我们对他们的关心——构成一幅奇妙的画面，描绘出我们靠着福音在基督里所拥有的一切。神特意把我们当作儿女来训练——而耶稣，实际上成为了我们的兄长，这真是令人惊叹。让我们来赞美祂，赞美祂透过家庭让我们明白祂的救赎计划。

## C、家庭彰显教会

最后，家庭也描绘出一幅同样令人惊叹的教会的画面。彼得称教会是神的家（彼前4:17）。保罗也称教会是神的家（提前3:15）

我们怎么会同属于一个家呢？因为在基督里合一（弗2:1-10）意味着我们彼此合一（弗2:11-20），正如前面所讲的，成为被收养的弟兄姐妹。

我们在教会的一些直接应用有：保罗告诉我们，弟兄（父亲）在成为教会长老之前必须能管理好他们的家（提前3:4-5）。很自然地，他告诉像提摩太那样的教会长老，说，“**要劝老年人如同父亲。劝少年人如同弟兄，劝老年妇女如同母亲，劝少年妇女如同姐妹。总是要清清洁洁的。**”（提前5:1-2）。

而且，保罗教导所有基督徒要爱教会成员像同胞弟兄姐妹一样。他千篇一律地把他所牧养的教会成员称为“弟兄”（罗15:30，林后13:11，加5:13，弗6:23，腓4:1，帖前1:4）。（“弟兄”这个词在这里是中性的，是同胞弟兄姐妹的意思）他还写信给帖撒罗尼迦教会说，“**论到弟兄们相爱，不用人写信给你们，因为你们自己蒙了神的教训，叫你们彼此相爱。你们向马其顿全地的众弟兄固然是这样行，但我劝弟兄们要更加勉励。**”。（帖前4:9-10）保罗吩咐罗马人要“**爱弟兄，要彼此亲热**”。（罗12:10）

彼得也写道，“**你们既因顺从了真理，洁净了自己的心，以致爱弟兄没有虚假，就当从心里彼此切实相爱。**”（彼前1:22）

古德恩（Wayne Grudem）在《系统神学》壹书的741页（英文版）总结说：“弟兄”这个称呼在书信中如此常见，似乎是新约作者称呼作为收信人的其他基督徒的主要方式。这表明他们对教会本质就是神的家有深刻的认识。

神命定家庭无处不在，好让我们能够知道如何在教会中如亲兄弟姐妹一样彼此相爱。同时，在新约中出现的所有“彼此”的经文，都可以直接应用到教会中，这些经文教导我们应该在儿女中培养什么样的关系，也让我们更加明白神希望祂的子民中有什么样的关系。

所以父母们，请为着你在家庭中所做的而欢欣鼓舞吧——你正在靠着神恩惠的拣选，训练门徒和教会成员。而且你也正在家中树立一个教会成员如何彼此相交的榜样。

不像世上的家，我们在天上的家是永远长存的。婚姻终会过去，而我们是基督永远的新妇（启22），永远是神家的孩子。耶稣说，“**在我父的家里有许多住处；若是没有，我就早已告诉你们了。我去原是为你们预备地方去。我若去为你们预备了地方，就必再来接你们到我那里去；我在那里，叫你们也在那里。**”（约14:2-3）

# 三、结语

为什么说家庭是宝贵的智慧，像宝藏一样被奇妙地隐藏起来而又清晰可见呢？你现在是不是开始对此有所了解了呢？你知道为什么撒但想要攻击家庭吗？你知道为什么这门课程叫作为人父母而不是教养孩子吗？你是否明白不管有孩子与否，这个课程对你都很重要吗？

神明确吩咐人类的第一条命令是——“要生养众多”，因此家庭是神启示人类祂是怎样的神、祂计划如何与我们相交，以及我们该如何彼此相交这一计划非常中心的部分。

所以我们并不想贬低家庭——家庭不是负担，也不是你取得更大成就的障碍。家庭是关键而重要的工作！家庭确实是社会的基石，但我们不把它看作功利的基石——而是彰显神的属性和工作的奇妙窗口。同时，家庭不是神——神自己才是神——所以我们要小心，不要把家庭当成偶像，而是要使家庭指向我们独一的真神。当然，你们也不能把家庭仅仅当作附属品而忽略它——即使你们目前还没有孩子。

我们既不轻看家庭，也不美化和崇拜家庭，而是应当建造家庭，珍爱它，守护它。

下周我们将讨论这些伟大的真理对我们的教会和传福音宣教有怎样重大的意义。