核心课程：单身与恋爱

第十一讲：“来电”和相配

# 导论

上一讲的内容可以用箴言31:30-31的这句经文来做个总结：“**艳丽是虚假的，美容是虚浮的；惟****敬畏耶和华的妇女必得称赞。愿她享受操作所得的；愿她的工作在城门口荣耀她。**”在上个周日的课程中，我们主要是分析了这段经文的钥节：“**敬畏耶和华的妇女必得称赞**”——当然，我们也可以把这句经文应用在弟兄们的身上：敬畏耶和华的男子必得称赞。

那么，我们不需要考虑美丽和魅力么？如果你是一个姊妹，而你有一些喜欢的男性特质（例如幽默感、开朗），就要忽略它们、认为这些东西都是世俗的、不重要吗？我们都知道品格很重要，品格比外貌、比个性要重要得多，对吗、但是如果我们以为圣经是在不断地告诉我们说：“魅力？一点都不要考虑！个性？一点都不要考虑！”那我们就错了，圣经并没有这样说，圣经也不是说我们只需要考虑“属灵”的东西。我这样说可能让一些人感到困惑，那么我们该怎样看待自己被一个人的外表或者个性吸引呢？如果不是完全忽略，又该怎么评估呢？这就是我们今天想要和大家探讨的内容。我们需要理解神赋予魅力和外貌一定的价值，但是这价值究竟有多少？占多大的比重？我们需要认识这背后的真理。今天的世界称之为“来电”和相配，也就是我对对方有多少的感觉（虽然实际上这感觉大多和外貌、个性有关）。我们必须透过神的价值观去认识这些，这样我们才能合乎中道地思考婚姻的决定。

那么，当我们说到“来电”、有感觉（“chemistry”）的时候，是什么意思呢？这意思就是说你被那个人吸引，吸引你的地方包含但不仅限于：外貌、身材、情感，等等其他东西。那什么是这文化中常说的“相配”呢？就是说，你感觉到你们的性格、个性非常自然地“彼此适应”。不过更重要的是，神怎么看待你所想的这些东西？这就是我们今天早上所要讨论的主题。提醒大家，如果你上周没有来，那么你一定要先回顾上周所说的内容：圣经怎么看待择偶？圣经认为择偶中最重要的要素是什么？今天我们就延续上周的内容，学习圣经怎么看待世界所看重的择偶要素：“来电”和彼此“相配”。

# 一、圣经怎么看“来电”这回事？

如果你简单地认为圣经根本不在乎两个人是不是彼此吸引、有没有“来电”，只是强调敬虔程度，那么你一定没有好好地读过《雅歌》这卷书。喜爱、魅力、渴慕几乎是这整卷书的主题，我们在这里面可以读到情感上的喜爱、外表的吸引。听一听新妇在5:16是怎么说的吧：

他的口极其甘甜；他全然可爱。

耶路撒冷的众女子啊，这是我的良人；这是我的朋友。

然后在4:9，是良人所说的：

我妹子，我新妇，你夺了我的心。

你用眼一看，用你项上的一条金链，

夺了我的心！

圣经所期待的婚姻是冷静的属灵分析、冷血的决定、无情地执行吗？显然不是。我们在雅歌中看到了他们如何“来电”。在婚姻中彼此喜爱是一件美好的事情，彼此喜爱带来了情感吸引，也就是渴望在一起、渴望更加亲密。而这也会进一步带来身体上的吸引：两个坠入爱河的男女向往更深入的身体亲密，直到在婚姻中成为一体。

这是圣经所描述的爱情，对吗？所以我们也要在自己的爱情中寻找或达到这样的水平，对吗？我们应该第一次约会就在咖啡店里看着对方的眼睛久久不能移动，长达六个小时？我们应该在看到对方的第一眼就心里小鹿乱撞、日思夜想？这是我们应该从《雅歌》中学到的结论吗？这是你想要寻找的爱情吗？哦，上一课我们还讲到圣经看重属灵的品质，所以我们在情感之上是不是还要考虑一下对方的属灵成熟度作为最后的把关？

这样想是不对的！对于魅力和“来电”，圣经给了我们两个重要的、需要小心的地方。

## 第一，“来电”和“彼此吸引”更多是人为培养出来的，而不是自然发生的。

我们要留意这一点，因为当圣经描述婚姻中的喜爱和吸引时，更多的是在用祈使句而不是陈述句，是在命令我们，而不是在说这是自然的。换句话说，喜爱——包括身体上的彼此吸引——并不是我们应当寻找的、是否要进入关系的前提，而是神命令我们要在关系中去建立的。请看箴言5章18-19给丈夫们的命令：

要使你的泉源蒙福；要喜悦你幼年所娶的妻。她如可爱的麀鹿，可喜的母鹿；愿她的胸怀使你时时知足，她的爱情使你常常恋慕。

所以你看，圣经并不是说“找一个能够让你一见钟情、坠入爱河的人”，而是说“你看到你的妻子了吗？要喜悦她、要对她动情、要与她坠入爱河”。圣经给你的是祈使句，而不是陈述句。

找一对成熟的基督徒夫妻，和他们交谈、采访他们，你就会听到他们分享，彼此吸引并不是仅仅在开始关系的时候所必需的，同时也是在婚姻关系中不断地花时间去建造的。没错，当我和我妻子刚开始约会的时候就已经彼此吸引了，但是经历了我们多次搬家、养育儿女、经历艰难之后，我现在对她的爱相比当初又是何等的加增了呢？我眼中的她和当初相比，是不是应该更加美丽、更加吸引我了呢？在《华盛顿邮报》上，最近有这样一个故事。一个妻子雇佣了一个摄影师，给她拍摄了好多裸体写真，把她的缺陷都用PS进行了修饰，然后把这样的一本写真集作为礼物送给丈夫。这位丈夫在收到相册后给摄影师写了一封信，刊登在《华盛顿邮报》上。下面是一段这封信中的文字，我觉得很好地呈现了我想要强调的点：

当我打开她送给我的写真集时，我的心一沉。这些照片……的确很美，你也的确是一个非常有天分的摄影师……但这些照片所呈现的不是我的妻子。你把她的每一个“缺点”都给修没了……当然我知道这是她请你做的事情，但PS夺走了所有我妻子重要的特征。当你涂掉她的妊娠纹的时候，你就涂去了我们的孩子留下的记号；当你改掉她眼角的鱼尾纹时，你就抹去了我们将近20年的笑声和忧虑；当你改掉她的脂肪时，你就拿走了她对于烘培的喜爱和这些年所享受过的美食。我跟你说这些并不是想让你觉得自己很差劲，你只是想要把工作做好、满足客户的要求，我理解。我写信给你，事实上是想感谢你。这些照片提醒我，我没有足够地、诚实地常常告诉我的妻子我有多爱她和喜欢她现在的样子。她听到的太少了，以至于她以为这些照片中的她是我喜欢的她和我想要的她。我需要做得更好，我想我会用余生告诉她我有多么喜欢她的那些缺点。谢谢你的工作给我带来的提醒。

这是比你在偶像剧里所看到的现实得多的爱情，也是对婚姻的一个写实素描。爱情并不是你在所有人中寻找最吸引你的那个，然后希望和他进入恋爱关系，希望这种“感觉”能够持续终生。不是的，“感觉”是你希望开始的一个起点，但是“感觉”是你要在关系和婚姻中不断花时间和精力去培养和增长的，而不是不断消耗的。

## 第二，“感觉”不总是对的。

谁可以告诉我，“喜爱”这个词在圣经中第一次出现是在什么地方？【等大家给答案】对，是创世记3:6。那节经文说：“**于是女人见那棵树的果子好作食物，也悦人的眼目，且是可喜爱的，能使人有智慧，就摘下果子来吃了，又给她丈夫，她丈夫也吃了。**”有的时候，我们被错误的东西吸引，所以被吸引、喜爱、有感觉，并不等于是正确的，因为我们的情感同样会受到罪的影响和带领。如果你对一个人“很有感觉”？抱歉，感觉并不是一个可靠的向导。

我们的文化总是说：“跟随你心”、“跟着感觉走”，但圣经说的是：“**你要保守你心，胜过保守一切，因为一生的果效是由心发出。**”喜欢你的约会对象是好的，但我们要用怀疑的眼光去审视自己的“喜欢”——我的喜欢是出于正确的动机，在正确的优先次序上吗？

# 二、该怎么做？

基于我前面所说的，就“来电”或者“有感觉”圣经给我们的提醒，我们该怎么做呢？我想给你四个原则，供你去思考和应用。

## 第一，在你受吸引的事上成熟。

坦白地说，你不能忽略这个事实：要继续约会，你们必须有某种程度的互相吸引。但是逐渐地，你们应当被对方身上最有属灵价值的东西吸引。这种正确的吸引会随着你在基督里的长进而逐渐、自然地增长，因为越来越像基督也就意味着你会越来越喜爱基督所喜爱的。

比如，如果你在智慧上不断成长，你就会逐渐地越来越拥有那些吸引你的品质。如果你越来越多地钉死你生命中的偶像，例如追求舒适的偶像、性的偶像、金钱偶像、安全感偶像，你就会越来越多地拥有那些吸引你的品质。

但这样的成长也包括了对那些吸引你的东西要有审慎的判断力，如果你不够成熟、或者仍然被某个偶像吸引，那么你的决定就很难做。例如，如果对一个人来说，他仍然受到情欲和色情网站的吸引，他就会在做婚姻决定的时候（如果他仍然是一个基督徒、想讨神喜悦的话）面对艰难：“我在她那里感受到的吸引是真的吗？还是因为先前我看过的那些色情图片给我带来的错觉？”除了这些很明显是和罪、偶像有关的吸引之处，还要小心我们所看、所读、所浏览的东西也塑造了吸引我们的因素。如果你常读爱情小说、常看偶像剧、常浏览跟家庭婚姻有关的社会新闻，你就可能会对婚姻有错误的期待，或者被错误的东西所吸引。你可能会被外表吸引，你可能会被礼物吸引，你可能会被对方的家庭背景“干净”而吸引，却没有问问自己为什么这些东西那么吸引你。所以你需要“成圣”吸引你的东西。不要用谷歌的座右铭（“不作恶”）成为你的指导准则，而是要以神的话作为你的指导准则（腓立比书4:8）：

凡是真实的、可敬的、公义的、清洁的、可爱的、有美名的，若有什么德行，若有什么称赞，这些事你们都要思念。

## 第二，当你被一个人吸引的时候，问自己你被什么吸引。

最好是和一个属灵好友进行这样的对话。如果你已经在恋爱中，这样的对话会很有趣（至少对你来说很有趣，你的朋友可能已经觉得够了）。在这吸引中，你有看到什么偶像吗？比如，是不是对方很好控制？是不是你喜欢成功、喜欢金钱、喜欢舒适？这些东西往往躲在我们的“感觉”背后。我们需要发现这些与神的道竞争的偶像，并且悔改。

## 第三，留意在你的单身生活中，有没有什么大的偶像和罪是你作为基督徒还没有对付好的？

你的生命中有没有很大的偶像，是你仍然在对付的？如果是，那么现在可能还不是你进入恋爱关系的最好时机。因为你无法判断，当你被一个人吸引的时候，究竟是被这个人本身吸引，还是因为这个人身上拥有某些能力和特质正好符合你那拜偶像的需要？

## 第四，不要在恋爱关系中进入身体的亲密。

雅歌所说的大部分都是婚姻中的亲密，但你也要听一听2:7中给那些还没有结婚的人怎样的忠告：

耶路撒冷的众女子啊，我指着羚羊或田野的母鹿嘱咐你们：不要惊动、不要叫醒我所亲爱的，等他自己情愿。

我知道，拥抱不见得就是犯罪，但是拥抱会不会惊动和唤醒只有在夫妻之间才会有的亲密渴望呢？一旦打开了欲望的潘多拉魔盒，你就无法把那些欲望一一塞回去了。而这些欲望又会给你究竟是被什么吸引带来困扰，进而给你做正确的决定带来干扰和复杂度。

【大家对此有什么问题吗？】

# 三，圣经怎么看待“相配”（compatibility）？

让我们把“来电”放在一边，现在让我们看看这个世界所鼓吹的另一个美德：相配。对很多人来说，他们都在找一个“相配”的配偶，毕竟“配偶”两个字里有一半是和相配有关，对吗？

就像和刚才所说的“吸引”一样，圣经让我们看到，有些“相配”是好的，而有些是不好的。

那么什么样的“相配”观是不好的呢？我们先要看一下这个世界的文化是如何看待“相配”的。美国《国家婚姻项目》是美国一个关于婚姻的民间调查，大部分的受访者都认为“合得来”很重要，“合得来”就是“指对方表现出‘愿意按其本相接纳他们，不试图改造他们’。有些人把‘合得来的婚姻’描述为‘找一个合适的人，可以融入自己生活的人’。‘如果你们真合得来，就不需要改变’，一位男士这样评论。”[[1]](#footnote-1)

这种对“合得来”的观点错在哪里呢？神对婚姻的计划并不是“你不可改变”，而是婚姻最终一定会给你带来改变。婚姻就像其他基督徒之间的友谊一样，带有歌罗西书1:28所描述的伟大目的：“**要把各人在基督里完完全全地引到神面前。**”为什么丈夫要为妻子舍命？这样丈夫会得到改变。为什么妻子要被神的道洗净，以至于没有皱纹和各样的瑕疵？因为妻子要被神的道改变。

所以，婚姻**会**给你带来改变！

想一想，你对于“相配”或者“合得来”的观念是不是来自这个世界的文化？你是不是在找“自然”会互相不做任何要求的恋爱关系？你是不是希望两个人会喜欢做同样的事、会同意同样的观点？你是不是认为在这关系里，你只要做你自己就可以了？这不是婚姻该有的样式，婚姻会给你带来改变。结合我们在恋爱关系开头所说的：一方面，你不能寄希望于你能够改变对方符合你的需要；另一方面，你要期待自己能够得到改变。

那这是不是说，我们要完全把“合得来”或者“相配”的问题撇在一边？恰恰相反！事实上，在创世记的开头记述神如何创造婚姻的时候，我们就看到“相配”是其中很重要的概念——但“相配”的意义却与世界大不相同。在创世记2章，神造夏娃作为亚当“合适的帮助者”（和合本中没有翻译“合适的”这个词——译注），换句话说，夏娃成全了亚当、补充了亚当。所以圣经所说的“相配”并不是指一个人一点都不会改变你，而是说一个人会补充你、使你更好、更成圣。

那么这种“相配”应该是什么样子的呢？与你约会的人怎样可以“完成”和“补充”你呢？这不是说，你应该感到自己很棒、被“完全”了，亚当在得到夏娃作为帮助者之后就能够回应神的呼召、做神要他做的事情。“合得来”是指两个人能够更好地完成神所交托的呼召和事工。

# 四、为服事神而“相配”

保罗在哥林多前书7章，关于单身和婚恋的经文中有一段极具指导意义的框架（32-35节）：

没有结婚的是为主的事挂虑，想怎样令主喜悦；33结了婚的是为世上的事挂虑，想怎样让妻子喜悦，34于是，他就分心了。没有结婚的和未婚的女子是为主的事挂虑，为要身体和心灵都圣洁；已经出嫁的是为世上的事挂虑，想怎样让丈夫喜悦。35我说这话是为你们的益处，不是要限制你们，而是要你们做合宜的事，得以不分心地对主忠诚。

圣经的教导非常清楚，保罗不是说没有结婚的人要这样生活、结了婚的人要那样生活，他也没有限定说哪些人可以结婚、哪些人不应该结婚。他的教导很简单：在事奉主的事上不分心。如果你要保持单身，你的理由是什么？应该是为了更好地服事主。如果你想要结婚，你的目的是什么？应该是两个人共同服事主比各自服事更好。这就是圣经所说的“合得来”——为了更好地服事主。

## “相配”不是什么？

这是一个任何基督徒情侣都可以理解的概念：“如果我们在一起能够比分开各自更好地服事主，我们就可以结婚！”但是这一很有帮助的原则却很容易遭到误解。举个例子，有一对恋爱中的情侣就这样问自己：“我们该如何知道在一起的服事可以比分开各自服事更好呢？有了！我们应该一起做一些服事。”于是他们就举行了一个福音晚餐、邀请不信主的朋友们一起吃饭。当他们清理好餐具之后，他们就开始尝试回答开始的那个问题：“因为她在这里，所以今天的谈话很愉快！”“因为他在这里，所以福音呈现相当清晰。”“那么根据哥林多前书7章，我们是不是结婚更好？我们是不是在一起比分开更好？”

这样想很可爱，当然也没有错。但如果这是我们使用哥林多前书7章唯一的方式，或者以为这就是夏娃成为亚当合适的帮助者唯一的检验法，我们就误解了生活。对已婚的夫妇而言，他们当然会有很多机会一起服事神，但是他们的生活中仍然包含着很多各自服事的时间，他们共同服事的时间并没有我前面提到的那对情侣想象的那么多。

## “相配”是什么？

一对已婚夫妻比各自分开可以更好地委身服事神的方式并不是因为婚姻允许他们、给他们条件去做一些事情（比如开放家庭），而是婚姻可以让他们成为什么样的人。我们常常以为“服事神”就是日历上的一系列事件，但事实上，我们整个生活都是对神的服事。哥林多前书10:31说：“**你们或吃或喝，无论做什么，都要为荣耀神而做。**”接下来让我给你一些应用，帮助你思考整个生活都是服事看起来是什么样子的，也就是创世记2章和哥林多前书7章在婚姻中应当怎样展现出来，一对夫妻怎样能够互补和彼此成全。

第一，婚姻教会你如何去爱一个陌生人。那就是你的配偶。在结婚那天，你以为你对你的配偶已经有很多了解了，但是结婚后才发现你还有很多没有了解到的。婚姻教会你去爱一个与你不同的人、理解一个你原先不理解的人，婚姻也教会你总是考虑到另一个人的感受和思想，教会你去体贴人的软弱。对很多人来说，婚姻强迫他们走出了自我中心的世界，走出自己的舞台，去爱另一个人。这些改变都会满溢出来，影响到我们的人生如何服事神和回应神。这就是婚姻给男性和女性带来的互补和成全：他们学着去爱一个陌生人。

第二，婚姻给你另一个人生视角。我的妻子给我的建议非常有价值，那当然是因为她很有智慧，但也是因为她和我不一样。她是一个女性，而我是一个男性，她看待世界的角度和我不同。这就给她机会去用我从来没有的视角去看待和留意我身边的事物，也给我在做决定的时候给我很多我没有想到过的思考。

第三，婚姻把两个人的力量合起来面对所有挑战。譬如说，我的妻子比我会照顾人、比我更体贴人的感受，也比我更容易交到朋友。我的朋友常常开玩笑说，很多愿意和我成为朋友的人大部分都是看在我妻子的面子上，而不是因为我。透过婚姻，我的妻子补足了我的缺乏，反之亦然。

第四，婚姻给两个人机会养育儿女。作为一个年幼孩子的父亲，这可能是很明显的妻子如何可以给丈夫带来互补的地方。以弗所书6章清楚地教导养育儿女的责任在于父母，创世记2章又清楚地教导供应家庭的责任在于丈夫。丈夫怎么能够完成这样的重责大任呢？这都是因为我的妻子，她就像箴言31章中那位贤德的妇人一样来帮助我，站在我的身边，与我一同承担这些责任。如果没有她，我无法想象我怎么可能可以一边做牧师、一边养育儿女和照顾家庭。她像提多书2章所说的那样，操持家务，这样我才可以忙于教会各样的服事工作。

我需要特别指出的是，因为圣经所说的“相配”与男女之间的互补相关，所以对男性和女性而言，对“是否相配”或者“互补”这个问题的回答会很不一样：

* 如果你问我，我的妻子如何和我互补，我的回答是她的品格如何可以补足我品格中的缺陷；她专注于家庭的服事以至于我可以专注于家庭之外的服事；她给我很有智慧的建议和劝告。换句话说，她是我的帮助者。
* 但如果你问我妻子同样的问题，她大概会说我的性格稳定给她的生命带来很大的安全感，我带领家庭服事神、帮助她做难做的决定……换句话说，我的“互补”体现在供应和带领上。

所以，如果你要回答“我们相配吗？”这个问题，我们需要从帮助者和带领者这两个角度去思考。

【大家对此有什么问题吗？】

【祷告结束】

1. 提摩太·凯勒著，《婚姻的意义》第一章 [↑](#footnote-ref-1)