**核心课程：认识苦难**

**第三讲：苦难的未来**

**天堂和地狱对一个受苦基督徒的重要性**

# 一、导论

现在正是世界杯进行的时候【讲员可以换成其他例子】，32支球队正在进行激烈的竞争。你们当中有些人大概对此非常激动，而其他的人不知道这些人在激动什么。无论如何，让我们假设一下，如果你在看世界杯，而且在看你最喜欢的那支球队的比赛，你非常希望你爱的那支队会赢，对吗？那么整个比赛的时候你会怎么样呢？你肯定不平静，当裁判在场中来回奔跑的时候，当他吹响哨子的时候，当教练决定换人的时候，当被罚点球的时候，你在干什么？啃指甲、对着电视大喊大叫，憋着不上厕所，在沙发上跳上跳下……为什么？因为你不知道结果是什么，你不知道谁会赢。这是为什么竞技体育让人激动、愤怒、失望甚至绝望，因为你不知道结果，你不知道未来，你的情绪是有理由的。

现在想象另外一个场景，假设今天下午有一个重要的比赛，但是教会也有重要的聚会，下午是成员大会（假设），是你对这间教会承诺要参加和承担成员责任的聚会。你有一个很好的朋友，他承诺帮你把比赛录下来让你明天下班回家后可以看。所以明天上班时你会怎么样？你会拒绝与任何人谈及这场比赛，因为你知道你晚上会看。但是这个比赛实在太戏剧性、太有影响力了，你无法阻止别的同事在午餐时谈论这场比赛。于是，很不幸地，你不但知道你喜欢的那支球队赢了，你还听到他们在最后5分钟扳回了两分，你还听到教练在下半场换过两次人。

现在，你晚上下班了，回到家坐在电视机面前。你知道了比赛结果，你会怎么看球呢？你是会和你的其他朋友一样，坐在电视机面前啃着指甲、对着电视大喊大叫，跳上跳下吗？还是另一幕场景：你冷静地坐在电视面前，吃着零食，时不时刷一下手机，因为你已经知道了最后谁会赢。

对基督徒的人生来说也是这样。神因着祂的怜悯已经告诉了我们最后的结果会是怎样的：神会最后得胜，撒旦、罪和死亡会被彻底击败，无论是怎样的苦难最后都会有一个结局。

所以，基督徒的受苦是知道结局的受苦，基督徒知道苦难和世界的结局会是怎样的。如果你没有这样的确定，那么无论你对今生有什么样的盼望最后都会失望，你会被这个堕落世界的现实所压垮。帖撒罗尼迦前书4:13这样描述不信的人：“**论到睡了的人，我们不愿意弟兄们不知道，恐怕你们忧伤，像那些没有指望的人一样。**”但是如果你在受苦时知道世界的结局，你的盼望就会明亮，因为知道我们将来得到的远远胜过今生会失去的。带着这样的盼望，我们可以在苦难中荣耀神，也会在苦难中得着喜乐。

任何对苦难的回答如果不涉及永恒结局的话都不能被称为基督徒的回答。今天的世界让我们非常忙碌，日程表、截止日期、项目里程碑、检查点等各种责任都在向我们喊叫以获得我们的注意力，我们很容易活的好像今生就是一切。我们可能会相信死后还有另一个世界，但是这种“相信”就好像“相信”你购买的商业保险在出了车祸以后还能用一样，不会真正进入到我们考虑问题的视野当中来。我们需要像摩西一样向神祈求，求神帮助我们“**指教我们怎样数算自己的日子，好叫我们得着智慧的心。**”因为人生短暂，诗篇90:10说：“**我们一生的年日是七十岁，若是强壮可到八十岁；但其中所矜夸的不过是劳苦愁烦，转眼成空，我们便如飞而去。**”当我们失去对天国的视角时，无论是大悲剧还是小问题都会轻易地让我们陷入绝望，因为它们会夺走我们那可怜的盼望。

马丁·路德对这一点有非常切身的体会。路德说他的生活好像只有两天：这一天和那一天。“这一天”指的是今天，你知道现在的责任和现在该做什么。“那一天”指的是末后的永恒，因为那一天神会在天堂和地狱里掌权、做祂会做的。当我们明白这一点以后，我们回到“这一天”，我们来根据圣经思想这些事实如何帮助我们更好地受苦。

# 二、地狱和末后审判

近十多年来，美国的福音派当中对地狱的问题发生了很多辩论，虽然没有影响到我们，但是由于民间信仰的缘故，我们对地狱也常常有错误的理解，所以我们首先要根据圣经来理解地狱。

当圣经讲到地狱的时候，圣经描述地狱是一个受苦的地方，地狱的受苦是人无法承受的，马太福音8:12说：“**在那里必要哀哭切齿了。**”马太福音13:42、马可福音9:43和48都描述地狱里有不灭的火、永不熄灭的焚烧罪人的火，和不会死的虫子。想象一下，朋友们，一个火焰熊熊燃烧并且永远不会熄灭的地方，一个充满了恶臭和腐败以至于蛆虫在那里永远存活的地方。那些在地狱里的人会渴望地狱的结束，但是地狱永远也不会结束。圣经描述地狱是一个罪被刑罚的地方，不是十年、不是一百年，也不是一千年，而是永永远远。这是为什么启示录14章描述说“**受痛苦的烟往上冒，直到永永远远。**”那里的痛苦日夜持续，没有结束。

然而，最痛苦的不仅于此，最痛苦的是地狱是与神完全隔绝的，地狱中的人和魔鬼都曾经与神为敌、要面对神的愤怒，也永远没有与神重新和好的机会——尽管他们原本受造的目的是为要敬拜神。帖撒罗尼迦后书1:9说：“**他们要受刑罚，就是永远沉沦，离开主的面和他权能的荣光。**”当罪人与神隔绝的时候，他们也是与朋友、家人、所爱的人隔绝了。无论好莱坞或者漫画书说什么，地狱都不是人间的亲友可以团聚的地方。在地狱中的人因为与神隔绝，所以也彼此隔绝、互相恨恶，因为神一切的美善和普遍恩典都不在他们当中，他们总是因为自己的罪和羞耻而彼此伤害。

这一点告诉我们神的什么呢？我们可以从神的工作了解到祂的什么呢？

如果，如果这位神看这世界的罪恶和败坏——强暴、谋杀、偷窃、家暴、歧视——却什么都不做，还称这个世界很好，你会怎么看待神？如果神是这样的神，祂就不是一个良善的神；如果神是这样的，那么祂就是一个邪恶的暴君。但是神并不是忽视罪恶的，地狱就是一个神公义良善的证据。因为神是良善和公义的，所以神会惩罚每一个罪，正如出埃及记34章告诉我们的，神万不以有罪的为无罪。没有任何罪是可以在神面前隐藏的，他也不会接受贿赂、不会偏心，也不会制造冤假错案。

如果这就是神在那一天会做的，那么这会给我们“这一天”带来什么样的影响呢？我们在“这一天”中的受苦应当怎样去面对呢？

# 三、地狱和今天

现在，想像一个受害人，一个别人的罪所得罪的对象，他们无辜地被他人的罪所伤害。他们可能是在堵车的时候被旁边的车插了队，或者他的配偶冤枉了他把他骂了一顿，或者有人抢劫了他的钱包，或者小的时候曾经被父母家暴，或者因为他们是基督徒、他们失去了工作……甚至失去了家庭。

你可以想到更多、更多的例子，但是在这些处境中，受害人渴望什么？他渴望得到什么？祂渴望得到公正的对待，对吗？他们渴望公正。这样的渴望也是正当和正确的，这是一个按着神的形象受造、拥有神性情的人所发出的自然的愿望。但是，当神创造我们的时候，并没有把复仇责任放在我们的肩上，这是一个过于沉重、让个人无法负担的责任。如果一个人认为复仇是他自己的责任，那么对公义的欲望会烧尽他自己。他会无法饶恕得罪他的人，因为如果他饶恕的话就好像放下了复仇的责任，因此愤怒、不满足就会在里面逐渐滋长，让这个人越来越苦毒。

所以，对那些在复仇的重担下挣扎和受苦的人，神满有恩典地来到他们面前，拿走他们肩上复仇的重担并且放在自己的肩膀上。我们可以从罗马书12章读到这一点：

17不要以恶报恶；众人以为美的事要留心去做。18若是能行，总要尽力与众人和睦。19亲爱的弟兄，不要自己伸冤，宁可让步，听凭主怒；因为经上记着：“主说：‘伸冤在我，我必报应。’”

复仇是神的责任，而不是你的责任。我们应当信靠神，他能够分辨善恶，他无论在什么样的处境下都能够公平公正地处理问题。神的复仇远远比我们自己的复仇更好。那些曾经得罪你的人需要在神面前为自己的罪负责，他们无法逃离神的面。所以在末后的那一天，在路德所说的“那一天”，他们会站在神的面前、向神负责。如果他们今生拒绝悔改，他们就会在那一天喝下神愤怒的杯。

所以，当我看到圣经所描绘的、关于地狱的图画时，我就信靠神，我相信神会审判、神会复仇。不仅如此，我可以让苦毒、愤怒和不满足离开我。罪恶诱惑我要复仇、自己承担复仇的责任去恶待那个人，我现在把责任交托给了神、祂是比我好的审判者和复仇者，所以我就胜过了罪恶，我可以按着圣经的吩咐去爱那个人、以良善待他。当我看到地狱的可怕时，我不希望——哪怕是我最讨厌的人——进入地狱。

我们也知道基督来到过世上，因着基督的缘故，神可以既公义地审判、又满有恩典地饶恕罪人。正如保罗在罗马书3章所写到的：神是公义的，神也是那位施行公义者。神会怎么做呢？如果一个人拒绝从罪中悔改和信靠基督，他们就需要自己面对神的愤怒——那就是神复仇的时候，也是神的公义显明的时候。但是如果那个人悔改和信靠基督，神的复仇就以另一种方式来到。作为代赎者，基督代替了我们这些信靠祂的人面对神的愤怒。无论以哪一种方式，神都是公义的，神也施行了公义。

所以从那个角度来看，地狱的现实对我们所面对的苦难是有目的的。当我们受苦的时候，我们渴望什么？我们渴望公义！但是当我们自己犯错的时候、当我们错待他人的时候，我们渴望什么？我们渴望怜悯！地狱不仅仅是那些苦待我们的人、得罪我们的人、给我们带来苦难的人，也不是大恶人配得的——无论他是希特勒、斯大林还是本拉登，地狱也是我们配得的。罗马书3:10-11、23告诉我们说：“**10就如经上所记：没有义人，连一个也没有。11没有明白的；没有寻求神的；……因为世人都犯了罪，亏缺了神的荣耀。**”以弗所书2:3说我们“**本为可怒之子，和别人一样。**”神的公义带来的必然结果是，最公平、最公正的事情，是我们都应当被丢进地狱受刑罚。

如果地狱不是真实的，那我们就没有必要寻求救赎。如果地狱是真实的，地狱就展现了神的怜悯有多深，因为地狱告诉我们我们是从哪里被救出来的。

朋友们，在受苦的时候，我们很容易为自己感到可怜，会认为神欠了我们什么、神应当良善和公正地帮助我们，这就让我们忘记了我们自己也是罪人、忘记了我们自己配得什么。我们越不感恩，苦难就越让我们无法忍受。但是，如果我们越记念和欣赏神的怜悯，我们就越会把我们的焦点从自己身上挪开、能够从永恒的眼光来看到今生。当我们把自己摆对位置的时候，即便我不能够理解神现在在做什么，我也可以一样从“神是公义良善的”这一真理中得到安息，帮助我们得到这安息的是信靠真理而得来的盼望。

# 四、“那一天”和天堂

在“那一天”，也就是审判的那一日，耶稣会把绵羊与山羊分开，也就是把义的和不义的分开，所以我们不但要考虑圣经就地狱说了些什么，我们也需要学习圣经就天堂说了什么。

当圣经讲到天堂的时候，圣经描述这是一个没有苦难、没有痛苦的地方。我们可以从启示录21:3-4读到这一点：“**3看哪，神的帐幕在人间。他要与人同住，他们要作他的子民。神要亲自与他们同在，作他们的神。4神要擦去他们一切的眼泪；不再有死亡，也不再有悲哀、哭号、疼痛，因为以前的事都过去了。**”所以，在那里不再有头疼、癌症、残疾的手臂，不能看东西的眼睛；在那里也不再会有悲伤、不再会有疼痛、没有葬礼也没有谋杀。我们都会得着一个新的、不会朽坏的身体，一个不会衰残也不会生病的躯体。

启示录21:27说，“**凡不洁净的，并那行可憎与虚谎之事的，总不得进那城；只有名字写在羔羊生命册上的才得进去。**” 在那里不再有罪，没有邪恶，也没有罪所带来的羞耻。我们会与我们信靠基督的家人和朋友们同在，但我们的关系不再带着嫉妒、争竞或者敌意。我们当中会有完美的爱——每个人都愿意关心别人、乐意去信任别人。

最棒的是：天堂是我们会与神永远同住的地方，是一个我们会在永恒中快乐的地方，是一个我们在祂里面得着完全满足的地方，我们无法在现在用语言描述这会有多美。想象你今生最快乐、最喜乐的时候，与神同在的时候绝对比那好上千百倍。我们今生所经历的每一个美好都是指向将来在上帝里面的最美好，神是天堂里一切美善与喜乐的源头。如果天堂只是为了逃避地狱，只是为了唱诗歌和坐在云里，那么相信我——你很快就会厌倦的，那些安慰随着时间的流逝对你来说不再有吸引力。但是我们永远不会尝尽上帝的美善、上帝的伟大、上帝的奇妙，祂会不断地、不断地、不断地让我们惊叹于祂的同在。

所以，天堂的存在能够教导我们关于神的什么呢？神要借着天堂成就什么呢？

如果地狱的存在是教导我们上帝的良善和公义，那么天堂就向我们展现上帝的恩典与怜悯。我们没有一个人配得进入天堂，但天堂却是真实的，天堂的喜乐与满足远超我们的想象。如果上帝所描述的天堂是真的，这对我们今天的生活应当带来怎样的应用呢？这应当如何影响我们今天、现在的生活呢？这该如何帮助我们经历苦难呢？

# 五、“这一天”和天堂

首先，天堂的存在提醒我们：受苦有一个尽头，苦难不会无休止地持续下去。

如果我们没有这样的盼望，那么苦难会压垮我们、我们会感到绝望。想一想，我们因为身体而受的苦吧！自从罪进入了世界之后，我们的身体也就在衰老的重压之下呻吟：我们会变老、我们的器官会衰竭，我们会生病。但是我们有一个盼望就是我们今生的身体是暂时的，在新天新地，我们会得到一个全新的、荣耀的身体。腓立比书3:20-21给我们这样的应许：

20我们却是天上的国民，并且等候救主，就是主耶稣基督从天上降临。21他要按着那能叫万有归服自己的大能，将我们这卑贱的身体改变形状，和他自己荣耀的身体相似。

琼妮 •厄尔克森从1967年开始四肢瘫痪一直到今天，她如何经历这在旁人看来漫长的痛苦呢？在她所著的《上帝在哪里？》（凤凰出版社，2011）一书中，她这样写道（原文直译）：

我至今还是很难相信这一点：这个带着枯萎、弯曲手指的我，这个肌肉萎缩的我，这个膝盖粗糙长瘤的我，这个肩膀以下失去知觉的我，将来会有一个全新的身体，一个以公义为衣的、轻盈的、美好的身体，这是多么美妙的一件事情啊！你能想象这样的应许对一个四肢瘫痪的人（像我）而言是多么大的安慰吗？或者对一个大脑受损的人、一个关节硬化的人、一个动过大手术的人来说是多大的盼望啊！对一个受精神疾病、双相障碍困扰的人又有多大的鼓励啊！没有别的宗教、别的哲学可以给我们这样的应许。只有耶稣基督的福音能够给身体伤残者带来如此美好的盼望。

那些身体受到伤残的人需要这样的盼望——在天堂里，我们将获得一个全新的、没有瑕疵的身体。这让我们意识到，神深深地关注我们的伤痛和苦难。大卫在诗篇56:8中这样写道：“**我几次流离，你都记数；求你把我眼泪装在你的皮袋里。这不都记在你册子上吗？**”神并不是不在乎我们的痛苦，神不是冷酷的、站的远远的神。到那一天，神会擦去我们的眼泪、拿走每一个痛苦、纠正每一个发生在我们身上的不公，天堂提醒我们：这一天必定会来到。

天堂是真实的，这带来的另一个益处是让我们看到自己最大的盼望：与神同在。天堂提醒我们，我们在今生的受苦并不是徒然的，也不是上帝浪费我们。约拿单·爱德华兹描述天堂是一个所有人——每个人——都会深深地得到满足的地方，每一个人手里的杯子都会被填满的地方。我们各人手中的杯子可能是不同大小的：有的人拿着一个小酒盅、有的人拿着保温杯、有的人拿着大茶缸，为什么我们手中会有不同容积的杯子呢？保罗在哥林多前书4:17-18告诉我们说：“**17我们这至暂至轻的苦楚，要为我们成就极重无比、永远的荣耀。18原来我们不是顾念所见的，乃是顾念所不见的；因为所见的是暂时的，所不见的是永远的。**”

你看到了吗？在保罗的描述里，他的受苦是与天堂里的荣耀正向相关的：今生的苦难是在预备他、是要**成就**将来天堂里的荣耀，不是说将来有荣耀，而是说今生的苦楚**成就**将来的荣耀有多重。我们今生若以信心忍受苦难，苦难就会为我们成就一个更深的杯子——当我们到天堂的时候，可以期待一个更重的荣耀、更能欣赏天堂的美好。从这个角度来说，今生的苦难是对我们有帮助的，因为神使用苦难给我们更大的容量，使我们能够更好地享受神——无论是在现在还是在永恒中。

我们对上帝的渴慕可能是我们受苦中思想天堂最大的作用。如果神是我们最宝贵的财富，那么那些看起来像不可逾越之大山的苦难就会变得像减速条一样。这并不是说，苦难不会给我们带来伤害，而是说我们在面对苦难的时候不会再从周围的环境中得到满足。思想保罗在腓立比书3:8所说的：“**不但如此，我也将万事当作有损的，因我以认识我主基督耶稣为至宝。我为他已经丢弃万事，看作粪土，为要得着基督。**”

保罗写下这句话的时候，他思想了曾经对他来说很有价值的东西：他的宗教传统、家庭背景、教育背景，以及在遵守律法上的成就，然后保罗下了一个结论说：现在这些对他来说都没有价值。事实上，今生除了保罗称之为“垃圾”的东西之外还有什么吗？什么都没有了！无论是保罗的身体健康、他的人际关系还是他的名誉，他都称之为“粪土”，因为当他拿这些与认识基督相比的时候，这些就变得毫无价值。从这个角度来说，他现在对基督的爱和将来与基督的同在是具有最大价值、也是不被外界影响的，他可以外体渐渐衰残，而内心一天新似一天。因为没有人会在意自己的垃圾是被偷走还是被毁坏。

那么，我们今天怎样可以在所说的这些内容上成长呢？我给大家一些建议：

* 读神的话
	+ 默想启示录4-5章，21-22章。
	+ 默想诗篇第二篇：“**那坐在天上的必发笑；主必嗤笑他们。**”我们的未来是有保障的。
	+ 思想哥林多前书15章并且应用到现在的生活中。
* 祷告
	+ 按着诗篇90篇，祈求智慧能够数算日子。
	+ 看看你的日程表，你的时间是不是安排的你只能关注今生的事情？
	+ 为自己有一个总是以神为最大满足的心而祷告（诗篇73:25-26；腓立比书3:8；哥林多后书4:16-18）
* 建议阅读
	+ 爱德华兹的讲道《落在愤怒之神手中的罪人》。
* 唱一些帮助你思想天堂的诗歌：
	+ 《我心灵，得安宁》（*It Is Well*）
	+ 《福乐天乡》（*Jerusalem my happy home*）
	+ 《看，祂驾云降临》（Lo He comes）
	+ 《听！那永恒琴声》（*Hark I hear the harps eternal*）
	+ 《玉漏沙残时将近》（*The sands of time are sinking*）
	+ 《我的荣耀惟在救赎主》（*I will glory in my Redeemer*）