**核心课程：认识苦难**

**第五讲：对苦难不合圣经的回应**

**在必将过去的世界中寻找安慰的试探**

# 导论

我不知道有多少人看过山地自行车，尤其是一种叫做Single-Track的山地单车运动，在网上有很多视频。想象一下，如果你正骑着单车沿着一条小径从山上冲下来，你会怎么掌控你的视线和自行车笼头？是应该让目光注视着地上的石头和可能硌着轮胎的各种奇怪物件，还是让你的眼睛盯着前方的路、前方的目的地？

正确的答案是：看路，而不是看着路上的石头或者坑。在经历苦难的时候也是一样。如果我们把眼光放在苦难的目的和意义上，我们就会走得很好。但如果我们把眼光放在拦阻和障碍上，我们就会容易绊跌。思想我们的救主，圣经说：“**他因那摆在前面的喜乐，就轻看羞辱，忍受了十字架的苦难，便坐在神宝座的右边。**”他盯着目标，就胜过了苦难。

但今天我们不是想讲目标，我们是要讲石头。因为虽然我们的眼光不应该盯在石头上，我们仍然需要知道路边是有石头、有沟的，我们要小心。为什么我们有一整个课程讲如何让我们的受苦有意义呢？因为在受苦的过程中我们太容易掉到沟里去了。所以，我们要思想我们没有合乎圣经地受苦的一些试探和诱惑，换句话说，我想向大家指出路边的石头和沟来，以防当你遇到苦难的时候掉进去。

苦难总是会试探我们，让我们忘记神的本质和性情，或者让我们最小化神的某个特质。所以什么叫做糟糕的受苦呢？简单地说就是对神产生了一个不足的、有缺陷的观念。哪怕是一个神学非常正确、甚至是一个优秀的神学家，都有可能在他们真正的盼望和对苦难的回应上很糟糕，因为他们真实的神学可能和头脑中的神学不一致——真实的神学就是在驱动他们的盼望、恐惧和回应的神学。彼得在彼得前书5:8呼吁一些在受苦压力下的基督徒说：“**务要谨守，警醒。因为你们的仇敌魔鬼，如同吼叫的狮子，遍地游行，寻找可吞吃的人。**”我们可以怎样警醒、谨守呢？一个很好的方式就是留意对受苦的不合乎圣经的回应。当我们知道哪些是错误的之后，我们就会更好地以荣耀神的方式来回应苦难。所以我们后面的时间会分析五个可能对苦难所作出的错误回应，这五种回应都是不合乎圣经的。

我知道，“五”不是一个小数目，要记住这五种错误的回应也不容易。就像我们在讲受苦有八个可能的原因一样，我希望大家不要一下子把学习范围放得太大。我希望你们听到这五种错误的回应，然后从中选择一到两种你可能经常犯的或者容易犯的，在接下去的一个礼拜里回想和复习着一两种。我要提醒你的是，你不是在补足自己神学知识的不足，而是在补足自己实践所信的神学上的不足。当苦难临到的时候，你的实践神学和你头脑中知道的神学就会产生缝隙，而这些错误的回应正体现出这些缝隙。

接下来我们来看这这五种错误的回应会是什么。

# 一、咬紧牙关忍耐——神不存在

我们第一个不合乎圣经的回应是一种无神论式的回应。可能会令人惊讶的是：这种情况在基督徒当中是非常普遍的，甚至可以说是特别普遍的。这种回应也可以说是对苦难“独自忍受”的态度，或者（说好听一点）是咬紧牙关的态度。为什么我说这是一种无神论式的回应呢？“咬紧牙关”就是说在困难和苦难面前，我要独自一人承受，我要靠着自己的力量努力前行——好像上帝不存在一样。我要告诉其他人说，我没问题，我不是那种会碰到一点小困难就惊慌失措的人。我对待苦难的策略就是我有策略，我要按照我的策略去做，在这个时候我就成了一个“现实的无神论者”。这一点对男性来说非常普遍。比如说，（我自己也是这样的），我开车或者走路迷路了，我会怎么做？我会停下来问路吗？一般情况下不会，我宁可在地图上找方向、开GPS，也不愿意问路，因为我很骄傲，而问路暴露了我的虚弱。思想创世记3:5，当亚当和夏娃陷入试探、犯了罪之后，他们是怎么做的？他们有谦卑地向神寻求帮助吗？没有！他们给自己找了解决方案，他们把自己当做了神——他们要独立、要自我依赖、要自己来决定什么是善的什么是恶的。自此之后，罪进入世界，人类也养成了一种思维模式：我不需要帮助，人们天然地倾向于拒绝帮助，即便在受苦中，我们也希望咬紧牙关、装作一副很好的样子，而不希望被人看作是软弱的或者是需要帮助的。

我们该如何逃避这样的不符合圣经的回应呢？我有两个建议。

**首先，谦卑你自己。**想要自我依赖是一种骄傲，毫不意外地，圣经让我们看到对骄傲的解药就是谦卑。思想彼得前书5:6-7彼得对那些受苦的基督徒所说的吧：“**6所以，你们要自卑，服在神大能的手下，到了时候，他必叫你们升高。7你们要将一切的忧虑卸给神，因为他顾念你们。**”

这两节经文告诉我们三件事情。第一，我们要认识到自我依赖是骄傲，而骄傲是罪，所以需要在神面前认罪。第二，我们需要认识到神是大能的救主，而你不是。第三，表现谦卑的方式是什么呢？是把忧虑卸给神。这并不是说我们不需要坚韧，我们需要（提摩太后书2:3）。这里的要点是我们的坚韧必须扎根于神的恩典和大能，而不是扎根于我们自己的忍耐力（参考提摩太后书2:1-2）。我们需要这三点：认罪、信靠神、卸给神。这是你成为基督徒的时候就相信的，对吗？但是在试探面前，我们却容易忘记。如果我们想要把神撇在一边、把神放在我们身边的肢体和教会撇在一边，而企图用自己的能力去克服，这荣耀神吗？没有！如果我们这样做，很有可能失败，或者荣耀了自己，或者变成一个沉船让人惋惜。

**其次，思想神对你受苦的目的是什么。**我知道，有的时候我们既想依赖神，又想在神面前负起自己的责任，这很难。例如，如果你的颈椎不好，你有很多事情可以做：去看医生、去做理疗、锻炼身体、避免举重，等等。

但是在你这样做的时候，你可能会困惑：我这样是在倚靠神吗？一个可以帮助你的思考方式，就是思想神在苦难中的目的。这也是彼得在彼得前书1章对受苦所说的话：“**如今，在百般的试炼中暂时忧愁，叫你们的信心既被试验，就比那被火试验仍然能坏的金子更显宝贵，可以在耶稣基督显现的时候得着称赞、荣耀、尊贵。**”你可以做很多事情来改善你的颈椎问题。但是你的信心从中得着益处了吗？你可以确信你的信心能够持守到底吗？显然不能。我们需要退后一步，并且认识神对自己所面临和经历的苦难有何目的，当我们这样做的时候，我们会意识到自己的无能和有限——无论有多少事情我们可以去做、可以掌控。所以，思想神对我们苦难的目的可以让我们走出自我依赖。是的，你要做负责任的事，你要去健身、看医生。但是你也需要提醒自己，你负责任的行动并不是要掌控苦难，你的掌控力是非常有限的。你需要珍爱神的应许：祂会成就那些祂所设计的目的，因为祂的目的才是重要的，并且是你靠着自己无法达成的。

# 二、逃离——寻求假神

第二种我想讲的错误回应是逃离，不是逃离苦难，而是转向其他的事物来得到安慰，这些事物能让你在一个短暂的时空里觉得自己好像逃离了苦难一样。然后我们擦干眼泪，发现什么都没有改变，新的循环又开始了，你很快就会发现同样的苦难又临到了。我们会怎么逃离呢？有的时候是字面意义上的逃离，就是离开这个地方；也有的时候，我们用游戏、色情网站来逃离；甚至可能用酒精、药物来逃离。我们可能用离婚来逃离一个糟糕的婚姻，用拉黑来逃离一个艰难的人际关系。更多的时候，我们逃离是透过转移注意力——转移注意力到工作、娱乐、购物、美食、打扮自己、健身、进入某个圈子，等等。也有的时候，我们透过在头脑中的幻想来逃离，幻想一个美好的、一切都按照自己的心意运作的世界。在这些逃离中，我们都是从“做这些事有什么坏处呢？”这样的想法出发，然后把时间和精力投资在这些我们所信靠的假神所给我们的虚假盼望上，以此来逃避信靠那位真神。圣经称这样的行为为“拜偶像”。

旧约圣经中，神的百姓正是以这样的方式来面对他们的受苦的。在面对亚述强大的军队时，他们把得到保护的盼望放在埃及的身上，而不是信靠神，但是这样做带来的却是更大的灾难，在以赛亚书30:1-3和7节这样说：

1耶和华说：祸哉！这悖逆的儿女。他们同谋，却不由于我，结盟，却不由于我的灵，以致罪上加罪；2起身下埃及去，并没有求问我；要靠法老的力量加添自己的力量，并投在埃及的荫下。3所以，法老的力量必作你们的羞辱；投在埃及的荫下，要为你们的惭愧。……埃及的帮助是徒然无益的；所以我称她为“坐而不动的拉哈伯”。

神常常这样做事，神应许说出于祂自己的怜悯，祂要打碎埃及这个虚假的偶像，这样祂的百姓才能学会依赖和信靠神。我想我们可以同样地测试：某件事情真的是我们的帮助吗？还是一个虚假的、带着罪的逃离，并不能给我们带来实质的帮助？你的假期（如果是字面意义上的“逃离”的话）给你空间休息，以至于你能够重新得力、回到家中重新面对这个艰难试炼的时候更好地倚靠神吗？还是你为回到生活的艰难中而抱怨神、甚至对神发怒？你是不是在打完游戏之后更加绝望了，因为现实生活远远比你在游戏中的角色更难操控？如果是的话，那么你所转向的东西很有可能是你的偶像。

那么我们该如何回应呢？我们不能休息一下吗？当然可以，但是要使用这个世界能给你带来愉悦的东西——一顿美好的晚餐、一个按摩、一个假期——不是成为逃避信靠神的处所，而是成为一个帮助你更好信靠神的加油站。思想现实中苦难带来的艰难——尽可能往最坏的地方想，因此转向这位全能的、有能力带领你胜过苦难的上帝。正如保罗在哥林多前书7章29和31节所说的：“**弟兄们，我对你们说：时候减少了。……用世物的，要像不用世物，因为这世界的样子将要过去了。**”福音给我们带来的好消息是，新天新地降临所带来的荣耀、稳固的现实远远好过任何一个你能够想到的逃离方式。

# 三、我配得更好的人生——回报人的神

好，现在我们来思想第三种基督徒可能会做出的错误回应：我配得更好的人生，这一思维模式会带来什么呢？愤怒和绝望。为什么会愤怒？因为我感觉神背叛了我，我曾经与上帝有一个约定：我会保守我的行为清洁正直、我会跟随神，神也会给我一个优雅舒适的人生。那些糟糕的事情不应该发生在我身上，它们应该发生在别人身上。我是个好人。这种想法很容易带来绝望，因为苦难会让我怀疑我是不是并没有足够好，这时候我们就会向神发出“为什么是我？”这样的抱怨！

当然，你会从这样的思维模式中看到很多糟糕的神学。当我认为神这样对待我是不公平的时候，背后的事实是：神认为我的计划——得到一个优雅舒适的人生——并不是最好的。思想旧约圣经中的以色列人，他们希望得到一个优雅舒适的人生，因为他们是上帝的选民。但是上帝却认为这样的希望太渺小了，还不够好。以赛亚书49:6说：“**使以色列中得保全的归回尚为小事，我还要使你作外邦人的光，叫你施行我的救恩，直到地极。**”当然，上帝对以色列那宏伟、美好的计划对以色列人来说意味着什么呢？意味着他们的舒适人生不得不经常被上帝打断。在先知书中，我们读到神怎样不断地矫正他们，神的伟大计划包括了以色列会被罗马征服，这样以色列人才会移居到罗马帝国的各个地区、各个角落。这样，当五旬节的时候，福音第一次得到公开传讲的时候，圣经告诉我们当时“**有虔诚的犹太人从天下各国来，住在耶路撒冷。**”神的计划包括了拆散祂的选民，这样第一批基督徒才能够更好地拥抱他们非犹太人的弟兄们和姊妹们。所有认识神做工的人都不得不低下头承认说：上帝啊，你的计划比我的更好。

“为什么是我”这样的问题背后当然有错误的神学，但这并不是说这样想的人神学就很糟糕，或者他们不懂这一点，事实上，有的时候正是因为他们对神学很了解、懂得很多，所以他们才会发出“为什么是我”这样的抱怨。然而圣经可以告诉我们，这种对待苦难的错误回应是因为对神的应许有一个错误的认识。

彼得在写给一群正在受苦的基督徒时，他在彼得前书4:12中说：“**亲爱的弟兄啊，有火炼的试验临到你们，不要以为奇怪（似乎是遭遇非常的事）。**”这是你可以用来诊断自己的一句经文。你是否期待遇到苦难？如果有十年过去了，你的人生中没有什么不好的事情发生，你会感到惊讶吗？还是觉得理所当然？你认为人生就是应该这样按部就班地发展下去吗？如果你是这样想的，那么我猜测你的实践神学中有些问题需要处理。

弟兄姊妹们，如果你遇见苦难或难处，不要为此感到惊讶。我这样说并不是因为我是个悲观主义者，而是因为苦难的确是跟随基督的一部分。彼得说不要为此感到惊讶，相反“**倒要欢喜；因为你们是与基督一同受苦，使你们在他荣耀显现的时候，也可以欢喜快乐。**”（4:13）是的，当苦难来临时反而欢喜，这不是一件自然的事情，对基督徒来说也不自然。但是当我们理解说，苦难来临是因为神的计划比我们自己的计划更好、神要看到的比我们现在经历的更好，神就给我们恩典去为此喜乐，我们也不会为作为基督的跟随者受苦而感到羞愧。

# 四、惧怕——神帮不了我

第四种回应是惧怕，就是认为神帮不了我。基督徒会认为说，神已经尽力了，但是现况超出了神的掌控。在几年前福音派中甚至曾经流行过这样的一种观念，被称为是“开放神论”。这一观点认为，神并不知道所有将来的事，持这一观点的人士认为如果我们认为神并不知道所有将来的事、也不能掌控将来的事，那么我们就可以平衡自由意志和神的良善这两者间的冲突了。有一位持这一观点的神学家平诺（Clark H. Pinnock）就这样说：[[1]](#footnote-1)

我们还没有做出的决定，神是不知道的，因为这是潜在的决定而不是已经付诸实施的决定。神可以预知我们可能会做出的决定，但神不知道我们最后会做什么样的决定，因为我们最后会做什么样的决定是人自由意志中的奥秘……圣经中的神对未来相当地开放，这是和传统神学中的“全知全能的神”不一样的。

为什么这些神学家拒绝承认神对未来拥有全部的知识呢？他们可能是想要安慰那些对神的良善有怀疑的基督徒，但是结果却恰恰相反，这一神学带来的是一个只能盼望事情朝着自己想要的方向去发展的、跟我们一样无能为力的神。[[2]](#footnote-2)这让那些相信开放神论的人最后在苦难中感到孤独和无所适从。但是圣经却很清楚地告诉我们：神是掌权的神，神知道一切事——即使这些事还没有发生：

* 以赛亚书46:9b-10说：“**我是神，再没有能比我的。10我从起初指明末后的事，从古时言明未成的事，说：我的筹算必立定；凡我所喜悦的，我必成就。**”
* 诗篇139:4说：“**耶和华啊，我舌头上的话，你没有一句不知道的。**”

当然，你会说“我又不是开放神论者。”但是 神学最稳固的人也禁不住会去这样思考问题。当我们被伤害的时候，我们会很自然地倾向于认为神可能不知道发生在我身上的事情。但其实上帝知道，对吗？神是良善的，神掌控一切，神有能力，神也爱我们和关注我们。

这是诗篇73篇中亚萨在信靠神这件事上挣扎时所意识到的。当敬虔的人受苦时，邪恶的人却在亨通发达，亚萨因此禁不住思想信靠神是不是毫无意义，或许那些邪恶的人说的是对的：“**他们说：神怎能晓得？至高者岂有知识呢？**”（11节）但是亚萨的心发生了改变，16-17节说：“**16我思索怎能明白这事，眼看实系为难，17等我进了神的圣所，思想他们的结局。**”从一个有限的、受造之人的角度，他很难理解，但是17节当他从上帝的角度去思考（“**等我进了神的圣所**”）的时候，他看到了恶人的结局，他因此就得到了安慰。最后在22节，他说相比于这位有智慧的神，“**我这样愚昧无知，在你面前如畜类一般。**”

的确会有很多时候，我们不理解神为什么要允许这些或者那些事情发生。在这些时候，我们要信靠神，并且顺服神对我们生命所发出的比我们更有智慧的命令。

# 五、神在教训我——神对我不好

也有的时候，我们**知道**神是良善慈爱的，我们**知道**神有能力、神掌控一切，我想我们常常挣扎的问题会变成：“神对我是好的吗？”这一问题可能会有两种形式出席那。第一种形式是关于罪的问题：神是不是因为什么事情在惩罚我？换句话说，他是不是因为我过去做的什么事情而现在让我遭遇到这件事情？我不是说罪的自然后果，而是说神刻意地让我经历这件事情因为我先前做过那件事情。第二种我们怀疑神的良善的形式，是怀疑神的目的。我不想要神在这个苦难中对我的试炼，我不想要成为上帝车轮上的一个螺母，我的神学比上帝的好。这样想的人会在很长的时间里自怨自艾，他可能会顺服神，但确是一个充满抱怨的、不乐意的仆人。约拿就是这样的一个例子。

我们该怎样回应这种错误的想法呢？首先，我们讨论罪的问题，神会因为一些事情而刻意地惩罚你吗？让我们来看看希伯来书12:5-8。

5你们又忘了那劝你们如同劝儿子的话，说：我儿，你不可轻看主的管教，被他责备的时候也不可灰心；6因为主所爱的，他必管教，又鞭打凡所收纳的儿子。7你们所忍受的，是神管教你们，待你们如同待儿子。焉有儿子不被父亲管教的呢？8管教原是众子所共受的。你们若不受管教，就是私子，不是儿子了。

对几节经文，我有三个观察：[[3]](#footnote-3)

第一，神的管教是在鼓励我们，而不是在责备我们，5节说这是“**劝你们如同劝儿子**”，因此“**不可灰心**”。基督徒的渴望是能够让天上的父亲喜悦。

第二，神管教我们的目的是为了我们的益处。父母管教他们的孩子，是因为他们爱自己的孩子。作者在12:9做出了这样的连接：如果如果我们能顺服来自同为罪人的父母的管教，那么我们更应该顺服这位良善上帝的管教。这里的管教不能被理解为“惩罚”，因为罗马书8章告诉我们，“**那些在基督耶稣里的就不定罪了**”。所以这里的管教就是应当被理解为管教：神为着我们更好更大的益处而管教我们，就像我们为着孩子更好更大的益处而管教他们一样。

第三，神对我们的管教显明了我们是神的儿女（12:8）。我们不会去管教邻居的孩子，因为他不是我的孩子。我们管教自己家的孩子。

那么问题来了，我们所受的苦难是神对我们某个特别的罪所作出的管教吗？卡森在*How Long O Lord*这本书中是这样说的（英文版66页）：

对于那些给我们带来痛楚的事情，我们在解读中会有很多的不确定性。我正在面对的这种苦楚是因为神要告诉我改变某些做法或者态度吗？还是神以某种形式在塑造我、让我更加刚强（或者更加柔软）以更好地被主使用？还是所有亚当的后裔在今生所要经历的某种管教？还是说这不是管教，只是神在堕落世界中对我们神秘的护理？但问题是，我们需要决定这些吗？如果我们可以做个自检、发现自己需要改进的地方，那我们应该改进。但更多的时候，基督徒能够负责任地做的事情就是在黑暗和痛苦中仍然信靠这位天上的父亲。

在这个领域里，神使用地方教会。我们可以邀请信任的、成熟的教会成员来帮助自己，请他来看一看在圣经的光照下，有什么他可以改变的地方吗？神对祂儿女的爱是不改变的，只要我们乐意跟随耶稣，神就会忠心地带领我们，并且一路上矫正我们，这是一个好牧人所做的工作。

那么我们该如何回应第二个问题呢？思想旧约圣经中的约拿。或许你知道也相信神使用你现在的苦难来成就祂美好的计划，问题在于，你并不认为祂美好的计划对你来说也是美好的。更坦诚地说，你不在乎神的旨意和目的，尤其是如果以你的舒服和快乐为代价的话。

对这一潜在的（很多时候不敢说出来的）态度，我有两个想法供你们参考。

第一，如果你真的不相信神的计划是为你的益处，如果你真的不想被塑造成耶稣的样式，我想你需要质问自己是不是真的是一个基督徒？是跟随基督是为了基督吗？还是是为了一些其他的益处比基督本身更吸引你？基督总是会在那里，基督不改变，但是别的东西、别的益处则可能会改变。

第二，对于真基督徒来说，你也会面临这样的挣扎。你在与神摔跤，为了争夺对自己人生的控制权而摔跤。你希望你的人生是这样的，而上帝则希望你的人生是那样的。这样的摔跤结果会怎么样呢？如果你是约拿，神就算追到大鱼肚子里也要把你找回。所以，我可以保证你，神一定会得胜，想想在雅博渡口与上帝摔跤的雅各吧，最后得胜的仍然是上帝。我还可以向你保证，神总是爱你的，就像神一定会得到你一样。我们该如何在这争战中得胜呢？我们接下去两个礼拜天会谈到这个问题，然而简短地说，你需要为自己信靠神的良善而祷告。你知道神是良善的，然而正如爱德华兹所说，你还没有“确认”神的良善，你还没有经历神的良善和如何在神里面得到满足。所以你需要为你真正经历神的良善祷告，为读相关的经文祷告，为和其他的基督徒讨论、分享神的良善祷告。你的工作和责任就是委身于这位良善的神，不是被勉强的，而是甘心的，因为知道这位神更关心你。

# 结论

我们前面讲了五种不合乎圣经的回应苦难的方式，那么合乎圣经的方式是什么呢？信靠这位伟大、全能和良善的上帝在圣经中已经做出的启示。我们如何信靠神的话，这是我们接下去两个礼拜想要回答的问题：在神的主权和良善中建立信心。

1. *The Grace of God, the Will of Man,* by Clark H. Pinnock (ed.), pg. 25-26 [↑](#footnote-ref-1)
2. 开放神论者本质上是认为神会犯错，因为未来是不确定的。换句话说，神可能“预言”发生A但后来发生的却是B，我们怎么能够信靠一个会犯错的上帝呢？ [↑](#footnote-ref-2)
3. 同时也考虑12:4所说的“**你们与罪恶相争，还没有抵挡到流血的地步。**”所以上下文是在讲基督徒与罪之间的争战。 [↑](#footnote-ref-3)