**核心课程：系统神学**

**第四课：神的属性·下**

# 导论

神真的存在吗？如果神存在的话，祂是什么样子的？这可能是一个人会问出的最重要的两个问题。上个礼拜我们讨论了神的存在，圣经没有证明神是否存在，圣经预设了神的存在。神透过创造和对历史的护理启示了祂自己，神尤其透过默示的神的话语启示了祂自己，神还最终透过道成了肉身的耶稣基督向我们启示祂自己，神也透过圣灵的工作向我们启示了祂的救赎。

因为神乐于启示祂自己，所以我们可以知道神是一位怎样的神。这让我们认识神的属性。首先，神是独立和自足的，神的存在不依赖于任何别的事物。其次，我们认识到神是不变的，神不会改变，神是可靠的、前后一致的，并且是信实的。第三，我们学习到神是无限的。这意味着说神在一切事上有无限的大能，神无所不在、无所不知、无所不能，神是永恒的——他不被时间限制，祂没有开始也没有结束。

所以，神是无限伟大的。我们可以花几年、几十年甚至几个世纪去研究神的伟大和美好，并且最后我们有一天更清楚、更完全地、更深刻地认识神。但是今天早上，我们要花时间来学习一些神透过祂的话语所启示给我们的重要的属性。为什么我们要认识神的属性呢？因为认识神应当是我们生命中最大的喜乐，这不是一个“抽象”的头脑操练，神学是非常实际的，神学是需要默想的，神学告诉我们神是怎样的神，我们对神的认识可以帮助我们在试炼中信靠神，也能够激励我们的内心更加地爱神、渴慕神和赞美神。

所以，我们今天要认识神更多的属性。上一次的时候，我们所讲的是神最最基本的属性，今天我们要谈的是神的重要属性。但我想提醒大家，这些“神的属性”并不是好像神在不同的时候穿上的不同衣服，神既不是分裂的，也不是在不同时间表现为不同特质。在永恒中、在每一个时间点，神都体现出这些属性。每一个属性都是一个来自圣经的类目，给我们一个理性的语言去描述神各种内在同时又合一的性情，并向我们呈现神的伟大。

现在，我们从第一个属性开始：神的一致性。

# 神的一致性

神是独一的、神圣的，神在各样的性情上都是一致的。换句话说，神所做的一切都与祂的属性相合，祂的这些性情不会自相矛盾。神不像《星球大战》中的“原力”，祂没有“好的一面”或是“坏的一面”——神总是良善的。新约中的神和旧约中的神也毫无分别。祂在本质上是合一的、不可分割的，这一点有时也被称作是神的“单纯性”，也就是说神不是由很多种属性叠加而成，好像组装汽车一样。每一个属性对神来说既是真实的，也是完全的，更是神性情的一部分。

我们可以在出埃及记34:6-7看到这一点，圣经说：

耶和华在他面前宣告说：“耶和华，耶和华，是有怜悯有恩典的神，不轻易发怒，并有丰盛的慈爱和诚实，为千万人存留慈爱，赦免罪孽、过犯，和罪恶，万不以有罪的为无罪，必追讨他的罪，自父及子，直到三、四代。”

神是满有怜悯，并且充满公义的，虽然这两个属性有的时候会觉得有冲突，但是它们最终透过耶稣基督在十字架上为罪人死而得着完全的解决，既彰显了神的公义，也体现了神的怜悯。

所以，神是一致的、合一的，神不是人格分裂的神。祂总是根据自己合一的性情来做事，而且不仅如此，神也清楚地让我们看到祂有三个位格。

# 神是三位一体的神

当我们讲到神的三位一体时，我们会觉得自己的脑袋突然进入浆糊状态。很多人会因此总结说“三位一体”是一个非常抽象的概念，最好让坐在图书馆里的哲学家们去解决。很多人会认为“三位一体”是一个与每天的基督徒生活毫无关系的神学辩论。但这样想是不对的，离事实相距甚远。是的，我们的确要承认神的属性超过我们理性的理解能力，很多时候我们不得不承认这是奥秘。但是三位一体的真神是美好的、是令人喜悦的，也配得我们的敬畏。神不是一个孤独的、单一的存在，而是三个位格又只有一位，这三个位格在永恒中相爱与交通并且将他们的爱倾倒在我们的身上，正是这一真理使我们所生活的世界不一样和多姿多彩。我并没有夸大其词，三位一体让真基督教和假神发生了彻底的区分。

我们的时间不多，围绕着三位一体这一真理已经有很多非常好的书被写成和出版了。让我向大家推荐一本你可以买到的：校园书房出版、麦葛福所写的《认识三一神论》。在这本书中，他不但解释了三位一体，而且也让我们看到三位一体是多么地美好、真实和与我们相关。

让我们从三个问题来思考三位一体与我们的关系

## 三位一体这一教义究竟是什么意思？

古德恩对“三位一体”的定义非常棒。他说，三位一体就是：

神永恒地以三个位格——父、子和圣灵——存在；每一个位格都完全是神，却只有一位神。

第四世纪的神学家们就已经在基于圣经捍卫这一真理：圣子和圣灵在本质上是与圣父同等的，而且只有一位神，也就是耶和华。圣经反复地确认这一点，例如申命记6:4说：“**以色列啊，你要听！耶和华——我们神是独一的主。**”而以赛亚书45:5则说，“**我是耶和华，在我以外并没有别神**”21节继续说：“**除了我以外，再没有神。**”

神是这三个位格的和谐统一。圣父是神，圣子是神，圣灵也是神；但圣父不是圣子，圣子不是圣灵，圣灵也不是圣父或圣子。每一个位格都在救赎工作中扮演独特又和谐统一的角色。1561年的比利时信条这样说：

……圣父为一切有形与无形之事物的原因、来源与起始；圣子是圣父的道、智慧与形象；圣灵是由父与父所发出永远的能力。虽然如此，神并不因此分为三个，因为圣经教导我们，圣父、圣子、圣灵每位都有他们的位格，由他们的属性而分清；虽然如此，这三位却是一位神。由此证明圣父非圣子，圣子亦非圣父；照样，圣灵既非圣父，亦非圣子。虽然如此，这些位格如此分清，但不分开，亦不互相混合。

所以，从外面来看，三位一体的三个位格是彼此不同的，他们不是神在历史上出现的三个阶段或者三种模式，这三个位格是独一的神在永恒的爱、合一和荣耀中并存的。

上面所说的，是三位一体的定义。接下来我们要考虑第二个问题，圣经中哪里有讲到“三位一体”这个教义呢？

## 圣经是如何教导三位一体的？

这是很好的问题！我们在圣经是找不到“三位一体”这个词的，这个词是什么时候出现的呢？是一位使徒时代之后的一位名叫特土良的教父首先使用了这个词。但这个词是一个对我们认识神来说很有帮助的词，这个词总结了圣经关于神的三一性相关的所有经文。圣经很清楚地告诉我们，只有一位神，我们在前面所读的经文也是说明这一点。然而圣经也告诉我们，圣父是神、圣子是神，圣灵也是神。

对于圣父是神，应该大家都对此没有什么疑义。耶稣是这样祷告的：“**我们在天上的父，愿人都尊你的名为圣。**”但是圣经也告诉我们，圣子和圣灵也是神。我们会在以后的课程中讲到基督论和圣灵论的时候进一步探索那些相关的经文，但是这里有一个简单的预览：耶稣是神的道，根据约翰福音1:1-4，道就是神。以赛亚书9:6称耶稣为“全能的神”，而提多书2:13则称他为“至大的神”。圣子赦免罪，也接受神百姓的敬拜，而赦免罪和被敬拜都是神才能做的。圣灵也是神，因为诗篇139篇告诉我们圣灵无所不在，哥林多前书2章说圣灵能够测透和理解神的计划，创世记1章说神的灵创造生命，约翰福音3章说圣灵带来新生命，从整本圣经的启示来看，这些都是神的工作，只有神才能做到这一切。

最后，有一些非常重要的经文段落让我们看到三位一体中三个位格会同时出现，但是又彼此独立。让我们来看一下这些经文。

首先是马太福音3:16-17

耶稣受了洗，随即从水里上来。天忽然为他开了，他就看见神的灵仿佛鸽子降下，落在他身上。从天上有声音说：“这是我的爱子，我所喜悦的。”

在这段经文中，三一神的三个位格都出现了，但是却扮演着不同的角色。圣父从天上说话，圣子受浸以成全父的旨意，圣灵则膏抹圣子以给他事工的力量。

还有马太福音28:19，我们都很熟悉的关于大使命的经文：

所以，你们要去，使万民作我的门徒，奉父、子、圣灵的名给他们施洗。

注意，耶稣并没有要门徒奉父、子、圣灵的“名字们”给新的基督徒施洗，这里的“名”是单数名词，表明是同一个名。

可能帮助我们认识三位一体最直接和清楚的地方是约翰福音14-17章。这三章经文的高潮是17章，在那里三位一体的爱贯穿始终地出现。耶稣在17:24这样祷告：

父啊，我在哪里，愿你所赐给我的人也同我在那里，叫他们看见你所赐给我的荣耀；因为创立世界以前，你已经爱我了。

所以，“三位一体”是一个贯穿圣经的重要教义。“三位一体”并不是一个我们可以靠自己发明的概念，也没有一个比喻可以把它讲清楚。你可能听过很多比喻，例如水的三个状态，或者一个鸡蛋的三个阶段，但是这些比喻都是不完全的。三位一体超过我们有限的理解力，但是三位一体同时又非常清楚和直接地在圣经里被教导。这些事实都可以给我们带来帮助，但是最终我们还有一个关于三位一体的问题。

## 这跟我们有什么关系？

简单地来说，三位一体的教义不应该让我们抓着头皮逃得远远的，而是应该让我们更加乐意奔向神，爱神这位创造主、救赎主和赐下生命的主宰。三位一体的概念帮助我们认识到神并不是孤单的，神并不是因为需要有人陪伴和友谊才创造世界和人类的。圣父、圣子和圣灵早已享受他们彼此在一起完美的相交和团契，神并不需要创造我们来证明祂是一个慈爱的神。一个单一位格的神——例如伊斯兰教的安拉——不是永恒慈爱的神，因为除非创造被爱的对象否则祂无人可爱，一个单一位格的神需要受造物才能表明爱。而三位一体的神则不是这样，祂是爱的源泉。也正是因为三位一体里的彼此相爱，所以神的爱才能够涌流出来到我们的身上。作为三位一体的神，祂拯救我们脱离我们的自爱，这是为什么我们在以弗所书1:3-14看到圣父预定了我们为要使我们被收养成为神的众子，圣子用祂的宝血遮盖和救赎了我们，圣灵则印了我们给我们得基业的凭据。所以，我们才得以称颂和爱这位真神。

【对上面所说的，大家有什么问题吗？】

好，上面的这两个神的属性是关于神的本体或者本质的，现在我们讨论一些跟神的智力有关的属性。

# 神的无所不知——祂的知识完美

“无所不知”的意思是什么都知道。在约翰壹书3:20，我们看到圣经这样说：“**神比我们的心大，一切事没有不知道的。**”神知道过去、现在和将来。但是神不仅仅知道将来会发生什么，神还知道如果你现在就离开这个房间的话会发生什么，神还知道如果你今天不来的话会发生什么。神不仅仅知道事实的状态，神也知道一切的可能性。在马太福音11:21，耶稣说：

哥拉汛哪，你有祸了！伯赛大啊，你有祸了！因为在你们中间所行的异能，若行在推罗、西顿，他们早已披麻蒙灰悔改了。

知道一切的事实已经超乎我们的想象，但是要知道几十亿人每一个决定（每人每天做上千个决定）的可能后果，那是庞大的信息量。因此我们就知道，神的知识和我们的知识是不同的。神的知识不是来自经验，也不是来自观察。神从你一成为人就了解你和认识你，因为是神把你放在母亲的子宫里；神也知道你什么时候会死，因为神数算了你的日子。这意味着说，在我们身上所发生的一切都不能让神感到惊讶。我们会感到意外，但是神永远不会感到意外。

我们不知道自己的未来会是怎样，但是神知道。这应当激励我们祷告和更好地信靠神。耶稣在马太福音6:31-34说：

所以，不要忧虑说，吃什么？喝什么？穿什么？这都是外邦人所求的。你们需用的这一切东西，你们的天父是知道的。你们要先求他的国和他的义，这些东西都要加给你们了。所以，不要为明天忧虑，因为明天自有明天的忧虑；一天的难处一天当就够了。

神回答我们的祷告，但是我们的祷告并不能提供给神祂所不知道的信息，对吗？神知道我们需要什么，所以我们不需要为神不知道我们的需求而感到抓狂。我们的祷告是一个软弱、无用的人向一位智慧、全能和全知的神所发出的谦卑的恳求，而这位神却乐意聆听祂儿女的声音。

# 神的真实

神是真实的，神的知识和言语是真理的最高标准。这不但意味着说神所告诉我们的一切都是正确的，而且神会对祂的应许完全信实。所以箴言30:5提醒我们：

神的言语句句都是炼净的；投靠他的，他便作他们的盾牌。

所以我的弟兄姊妹们，神是完全和无限可靠的。撒旦会对我们撒谎、企图欺骗我们。自从伊甸园开始这就是撒旦做事的手段，但是神永远不会对你说谎。希伯来书6:18说，“**神决不能说谎。**”

你的雇主、你喜欢的政治家，或者是你的朋友总是会作出各种承诺，然后又不遵守这些承诺。但是神从不背弃祂的应许。当神应许说永不离开你、也不撇弃你的时候，祂真的不会！约翰福音14:2-3给我们的应许是：

在我父的家里有许多住处；若是没有，我就早已告诉你们了。我去原是为你们预备地方去。我若去为你们预备了地方，就必再来接你们到我那里去，我在哪里，叫你们也在那里。

# 神的智慧

神同时也是智慧的神。智慧就是知识付诸实践。所以神的智慧意思就是说神永远都是选择最好的目标，以及最好的途径去达成这些目标。我们后面讲到神的护理时会进一步地解释这一点。

圣经清楚地教导了神的智慧。在约伯记9:4，约伯说神“**心里有智慧，且大有能力**”，在12:13又说“**在神有智慧和能力；他有谋略和知识。**”

我们可以从神的创造认识祂的智慧。在耶利米书10:12-13，我们读到圣经说：

耶和华用能力创造大地，用智慧建立世界，用聪明铺张穹苍。他一发声，空中便有多水激动；他使云雾从地极上腾；他造电随雨而闪，从他府库中带出风来。

我们同样也在神的救赎计划中看到神的智慧，哥林多前书1:18-19说神的智慧和权能在福音中得到完全的彰显：

因为十字架的道理，在那灭亡的人为愚拙；在我们得救的人，却为神的大能。就如经上所记：我要灭绝智慧人的智慧，废弃聪明人的聪明。

哥林多前书1-3章讲的都是神在福音中的智慧。

所以，我们应当反映神的智慧这一属性。不仅仅是教会的长老要有智慧，也不仅仅是一些优秀、成熟的基督徒要有智慧，整本箴言都呼吁我们有智慧，因为神是有智慧的，所以神呼召我们带着喜乐行在祂的智慧中。

【到目前为止，大家有什么问题或者感想吗？】

现在我们来学习一些跟神的性情和道德有关的属性。.

# 神的圣洁

首先，神是圣洁的。这里指的是神与我们不同，或者说祂是“至圣”的。神是超越的，神与受造物有彻底和完全的分隔。这也是以赛亚书6章让我们看到的异象，在那里撒拉弗遮盖了脸并且宣告说：

圣哉！圣哉！圣哉！万军之耶和华；他的荣光充满全地！

“圣洁”同时也是指神的纯全。神在道德上是与我们截然不同的，因为神是与罪隔离的，这是为什么以赛亚会哀叹说：“**祸哉！我灭亡了！因为我是嘴唇不洁的人，又住在嘴唇不洁的民中，又因我眼见大君王—万军之耶和华。**”神完全与我们不同，神完全清洁、充满荣光，神没有一点污秽或者可以指责的地方。

虽然神的圣洁是我们永远无法企及的，但是神同时也是美好的。神完全没有被罪污染，祂是真光的源泉。约拿单·爱德华兹说：“圣洁是神本性的美好，所以也是所有属灵事物之美。”当我们认识神的圣洁时，我们就像站在大峡谷或者尼亚加拉大瀑布面前发出的赞叹一样。爱德华兹继续说：“神的圣洁由祂的爱而表明，尤其是在圣父和圣子之间完美、亲密的团契与相爱间表明出来。”这就是神独特而不可抗拒的地方：祂的慈爱。

因为神是圣洁的，所以我们应当圣洁。法利赛人认为圣洁就是人不做什么，很多人也是这样看待圣洁。但是如果我们思想出埃及记3章中燃烧的荆棘火焰，使地圣洁的是神的同在，是因为神进入了与祂百姓的关系之中。所以，圣洁与否不是取决于我们做什么或者不做什么，而是取决于我们属于谁。圣洁不仅仅是说从哪里分离出来，更是说委身于谁。从根本上来说，追求圣洁是因为圣灵住在我们里面，并且追求圣洁天天提醒我们天堂才是我们应有的盼望。我们应当为更美的而生活，因为我们有一位更美的救主。

# 神的公义和公正

神不仅仅是圣洁的，神也是公义和公正的。“公义”（Righteousness）和“公正”（Justice）在我们的语言中略有区别，前者是指个人品质，后者是指公共事务。但是对神来说是一样的，这两个词来自同一个希腊文词根，指的是坚持某一个法律或者标准。神总是对的，神总是根据祂认为是正确的而行动。

神的公正和公义能够给我们带来盼望，就是将来有一天我们的过犯和罪都会被神对付。【提一提最近发生可怕的事情……】神是公义的，所以神会审判这些事情。我们不需要为此感到绝望，罗马书12:19说“**伸冤在我，我必报应。**”

当然，神是公义和公正的，这也意味着说神是不偏待人的，神也不会偏待我们。神会根据我们对待祂律法的态度来对待我们，我们也知道我们并没有遵守律法。这是为什么祂差派祂的独生爱子基督成为罪人的挽回祭。神的儿子自己接受了我们本来要承受的刑罚。罗马书3:25-26说：

神设立耶稣作挽回祭，是凭着耶稣的血，借着人的信，要显明神的义；因为他用忍耐的心宽容人先时所犯的罪，好在今时显明他的义，使人知道他自己为义，也称信耶稣的人为义。

# 神的良善与慈爱

最后，神是一位良善和慈爱的神。神的良善是完美的，神总是做最好的事，神也是一切美善事物的源头。在雅各书1:17，圣经说：

各样美善的恩赐和各样全备的赏赐都是从上头来的，从众光之父那里降下来的；在他并没有改变，也没有转动的影儿。

神的良善透过很多角度彰显出来。神透过普遍恩典总是关心和护理照顾祂所创造的世界，我们可以从诗篇147看到这一点。神的慈爱和良善也透过他向哪些不配的人所施的恩典而彰显出来。出埃及记34:6说，神“**是有怜悯有恩典的神，不轻易发怒，并有丰盛的慈爱和诚实。**”

如果我们要应用这一教义，我们就要思想神的良善对我们来说意味着什么。思想我们什么时候会怀疑神的良善：当我们犯罪的时候，当我们惧怕未来的时候，当我们惧怕人多过惧怕神的时候，当我们焦虑的时候。神的良善邀请我们将我们的思想神的爱和神的关切，这提醒我们神是一个良善的神，神总是做最美好的事。

当我们讲到慈爱的时候，我们要根据圣经做一点艰难的思考。今天你告诉别人“神爱你”，他不会为此感到惊讶。但是人们却常常被神的审判、神的愤怒、神的公义和圣洁困扰。这是为什么我们要区分神圣的爱和其他神的性情，神是慈爱的，但是神的慈爱与神的其他性情是保持一致的。

圣经讲到神的爱的时候，圣经至少讲到神爱的四个不同层面。下面我要引用的是来自卡森博士的《理解神的爱这一艰难的教义》（*The Difficult Doctrine of the Love of God*）这本书，他提到说：

1. 首先在圣父、圣子和圣灵之间有独特的、三一神内部的彼此相爱。
2. 其次，神对祂所创造的一切都有护理的爱。在创世记1章，祂看所造的都甚好；在马太福音6章，我们看到神甚至护理祂所造的麻雀。
3. 神对堕落的世界有救赎性的爱。约翰福音3:16说，神爱世人，以至于差派独生爱子来到世上。神邀请每一个人都悔改。
4. 神对祂所拣选的人有独特的、有效的、拣选的爱，申命记7章、以弗所书1章、约翰壹书4:10等多处经文都让我们认识到这一点。

所以我们不应该绝对化任何一个层面的爱。神的爱不是某种感觉而已，神的爱是说神为受造的世界寻求最好的。神的“最好”可以在哪里找到呢？只有在神里面。在神的爱里，神舍弃祂自己；在神的爱里，祂带领我们离开我们自己而归入祂。神让我们变得像祂，我们也因此更爱祂和爱别人。耶稣在约翰福音13:35因此告诉我们说：“**你们若有彼此相爱的心，众人因此就认出你们是我的门徒了。**”

# 总结

神的属性向我们彰显了祂的超越性和内在性。第一世纪的犹太人更倾向于从超越性去理解神：神的圣洁、神和人之间的距离、神与我们彻底分别。今天神更多地被理解为他的内在性：祂就在这里、祂安慰我们、祂此时与我们同在，神是我们的朋友，我们的伙伴，等等。

这两者都重要，我们需要从这两个角度去认识神，祂既与我们同在又是超越的。神在基督里与我们同在，神借着圣灵内住在我们里面而与我们同在。但是神仍然是神，神与我们有彻底的分别，没有人能够像神那样完全、公义和大有能力。神配得我们的敬拜和尊崇。所以我们必须敬畏神，但是同时神也邀请我们进入到与祂所建立的关系中来。在你们离开之前，问你自己一个问题：基于我今天所说的，我们为什么仍然被诱惑把自己的情感、安全感、个人身份建立在别的事物而不是荣耀的神之上呢？

让我们一起来祷告。【祷告】