**核心课程：系统神学**

**第廿二讲：救赎计划·第四部分**

【欢迎与祷告】

# 导论与复习

在过去的几个礼拜里，我们都在探讨神伟大的救赎计划。上周，我们学习了神是如何接纳悖逆祂的罪人进入祂的家，并且使他们成为圣洁，而且还保守他们可以得救到底。这是多么荣耀的计划啊！

然而，当我们关注基督徒该如何生活、如何跟随基督的时候，保守和坚韧就会成为一个困扰我们的话题，我相信你们当中有一些弟兄姊妹应当有亲戚、家庭成员或者朋友已经“背道”了——他们已经离开了曾经认信的基督教信仰。在我们过去的成员大会中，我们也曾经除名过自认为是基督徒，然而已经停止聚会、不再按照圣经而生活的成员。这些事情都会令我们忧伤，然而也不应该让我们感到非常惊讶。因为圣经也告诉我们，并不是所有曾经宣告自己跟随基督的人都会得救。马太福音13:20-22说，有的人他们的认信不是真的、有的人只是短期的热心；马太福音7:21-23更进一步地说，并不是所有称呼“主啊，主啊”的人都能进天国。信徒需要坚韧，这意味着基督徒会面对试炼带来的苦楚、罪给我们的扎伤、疑惑带来的绝望，跑尽当跑的路对我们来说并不是一个轻松容易的过程。

然而，我们的盼望不是在自己身上，不是说靠着自己的努力我们能够完美地保守自己的信心到底。我们的盼望是：神会保守属于祂的百姓，你们同意吗？让我重复一遍，我们的盼望不在于自己的努力或者自制能力。约翰·麦克阿瑟牧师说，如果神允许真基督徒失落救恩的的话，我们每个人都一定会失去这救恩。但是我们的盼望在于上帝，是神保守祂自己的百姓，神会完成祂亲自开始的工作（腓立比书1:6），一个基督徒也不会失落，一个也不会被忘记。我们的救主在约翰福音6:39说：

差我来者的意思就是：他所赐给我的，叫我一个也不失落，在末日却叫他复活。

然后在约翰福音10:28-29，祂又说：

28我又赐给他们永生；他们永不灭亡，谁也不能从我手里把他们夺去。29我父把羊赐给我，他比万有都大，谁也不能从我父手里把他们夺去。

我请大家留意救主在这里所说的话，因为这些话揭示了救主的品格和祂自己的信心：祂非常自信它能够保守我们的救恩。我不知道你的经历怎样，但是当我回顾我的经历时，我常常被基督徒生活中所面临的试探和困难所吓倒，我曾经经历过灰心失望。就像一个惧怕怪兽的孩子晚上不敢睡觉一样，我也经常拒绝休息、拒绝信靠神，也拒绝相信神会使用我以外的其他弟兄。但是耶稣应当是值得我们相信的！弟兄姊妹们，我们所信靠的是一位稳妥的救主，所以我们今天早上应当为此欢呼。在约翰福音6:37，他说：“**凡父所赐给我的人必到我这里来；到我这里来的，我总不丢弃他。**”这是一个伟大的应许，也是一个伟大的邀请。可能你们今天早上第一次来教会，你的朋友邀请你来，你恰好今天决定来，也恰好今天决定先听这堂课，我很高兴你听到我们所信的这位救主向你发出的邀请，并且我渴望你认真思考这个邀请和邀请背后的应许。如果你借着悔改和信心来到耶稣面前，他永远，永远，不会撇弃你。我盼望你们今天借着聚会、敬拜、听道，可以不断地回顾和咀嚼这一真理。

或许你是一个基督徒，或者你正在考虑成为一个基督徒，但是你觉得自己不配、或者认为自己犯了一个不可被饶恕的罪？我不知道在座的有没有人有这样的想法。我过去曾经有很长的时间担心自己犯了永不被赦免的罪。也有一些文学作品描述一个人是“受了上天的咒诅”，好像是永远得不到眷顾和赦免的。在马太福音12:31，耶稣说，亵渎圣灵是永远不得赦免的。但是耶稣肯定不是在说一些“非常糟糕”的罪，例如谋杀（因为摩西、大卫，甚至保罗都曾经参与过谋杀），也不是在说淫乱（大卫），甚至也不是自杀。圣经从未告诉我们说一些罪是存到永远的，而一些罪只是今生的，圣经没有让我们看到这样的区分。那么，耶稣这样说是什么意思呢？从上下文来看，亵渎圣灵是指有意地、对抗性地，以及持续地以恶意对待神的救赎工作、将神的作为看作是撒旦的作为。请允许我引用神学家Sam Storms对此所说的话：

亵渎圣灵不是指一次性的、或者是一段时间里的滑脚或是判断上的错误，而是指持续的、一生之久地在真理的明证面前加以反对。亵渎圣灵不是一个无心的犯罪，而是一个满怀敌意的态度。法利赛人曾经看到耶稣医治病人、使死人复活、洁净长大麻风的患者、在山上用登山宝训教导、使瞎眼的得以看见瘸腿的能够行走，但是他们仍然拒绝和抵抗基督，耶稣因此说了上面这番话。所以亵渎圣灵是什么呢？不是简单地不信，而是在故意地、刚硬地不信，不是因为无知，而是一切证据和理性都证明耶稣的真实时仍然故意地无视这些证据、刻意地抵挡福音。所以，亵渎圣灵的定义是不悔改地抵挡圣灵，并且不悔改地将圣灵和主的工作等同于魔鬼的工作。

我们很难在今天的世界里找一个例子是可以和当时刚硬、抵挡的宗教领袖们相提并论的。我可以想到的例子可能可以是那些致死都在传播异端的“传道人”，他们知道圣经在说什么，但是他们拒绝遵行并且故意地用错误的道理去教导他们的跟随者。但是我们也可以思想罗马书10:13所说的：“**凡求告主名的就必得救**”，这包括了曾经公开拒绝过耶稣的人（例如彼得），也包括了那些曾经参与过逼迫基督徒的人（例如保罗）。这些人物都应当给我们带来鼓励，因为伟大的信心英雄也曾经是大罪人。如果对他们而言仍有盼望，那么对我们而言更应当如此。

在我们继续之前，各位还有对信徒的坚韧，或者亵渎圣灵有什么问题吗？顺便说一句，如果你为自己曾经亵渎圣灵而感到担忧，那么事实上你并没有犯这样的罪，因为你的担忧表明你对罪的敏感。不管怎样，如果你对自己的得救感到焦虑，请和教会的任何一个长老交谈，我们都很乐意帮助你。

现在我们进入到下一点，也就是你手中的讲义上写着的：死亡。

# 死亡

每天，如果我们看新闻的话，我们总是能看到跟敌人有关的新闻。譬如我们能看到某个地方发生枪击案（一般是美国），我们也会在社会新闻里看到谋杀案、恐怖袭击，ISIS的攻击，人肉炸弹……等等。我们会有敌人，无论是个体的敌人还是群体的敌人。但是圣经告诉我们今生我们最大的敌人却不是恐怖分子，不是政权，也不是那些要夺走我们言论自由的人，甚至也不是逼迫我们的人。圣经说，我们今生最大的敌人是死亡。哥林多前书15:26说：“**尽末了所毁灭的仇敌就是死。**”

但是我们今天的文化很奇怪，媒体不再把死亡当作一个敌人，而是当作一个朋友，甚至当作人生最终的盼望。所以，媒体会报道一个选择自杀的29岁年轻人说他做出勇敢的选择，有一些人称安乐死为所谓“有尊严的死亡”，也有人认为堕胎是一个选择、而不是一个谋杀。人们在看到死亡的时候，首先作出的反应是拿出手机拍照，而不再是迫切地想要拯救生命。这是我们这个时代的悲哀，特别是当产科医生——这个本来应当拯救生命的职业——轻率地建议流产的时候，这些都是我们这个时代被扭曲的、不合圣经的文化和观念。

但是圣经【放慢速度】给我们另一个对于死亡的观念。死亡并不是像玛丽·贝克·安迪（《基督教科学箴言报》创始人）所说的那样仅仅是“离开并继续前行”，也不是向着夕阳的航行。圣经很清楚地让我们看到，死亡是一个咒诅，死亡是人类犯罪所带来的直接后果和审判。罗马书6:23说，罪的工价乃是死亡；5:12则说所有的人都犯了罪，也就是说所有的人都会死。死亡不是自然的，死亡——无论怎么死——都不是有尊严的，死亡是悲剧、是可怕的，因为死亡反映了神对人类犯罪的正义审判。圣经中没有一个人是浪漫地死去的。所以，即便是那位会在十字架上胜过死亡的救主，当他去到坟墓那里寻找他的朋友拉撒路时（约翰福音11:33-36），他也是带着悲伤和眼泪而去的。死亡不是拉撒路的释放，也不是他的朋友，更没有给他带去“更美好的来生”。耶稣看到死亡的可怕，以至于他为拉撒路而哭泣。

今天，基督徒在死亡面前并没有像那些没有盼望的人那样哀伤和痛哭，并不是因为我们认为死亡是好的，而是因为我们知道神的爱和与神同在的生命比死亡的毒钩更有能力（帖前4:13）。虽然死亡给我们带来痛楚，然而基督已经挪走了死亡的毒钩，使死亡同时给我们带来盼望（林前15:54-57）。

所以，【暂停一下】，作为对永恒充满盼望的一群人，接下去我们需要考虑：死的时候，在我们身上会发生什么？请看你手中的讲义第二大点的B。“天堂地狱游记”这种特殊的文体在基督教出版市场拥有不小的一个份额。有一本最近出版的书叫《真的有天堂》（Heaven is for Real），还被拍成了同名电影。在这本书中，作者自称曾经死过，然后去过天堂、看到天堂是什么样子的，主使他活过来并且告诉我们：天堂是真实的。但是弟兄姊妹们，让我很清楚地告诉你们：这些书所描述的，都是假的，都不是真的。耶稣说，“**你的道就是真理**”（约17:17）。圣经并没有给我们很多关于所谓“居间状态”（也就是在我们死亡之后直到进入天国的这个阶段）的细节，我们会等一下深入谈及居间状态。圣经更多地说到天堂的时候指的是存到永远的状态，也就是身体复活之后我们所处的国度，而不是我们死后直到身体复活这个“居间状态”。

什么是居间状态呢？圣经的确有说，当我们死的时候，我们的灵魂和身体分开，并且等候在新天新地里最终和完全的联合。然而我们并不是好像在某个暂时的地方等着，也不是失魂落魄地在阴间游荡、或是在冥河上来回游逛。保罗在哥林多后书5:8说：“**我们坦然无惧，是更愿意离开身体与主同住。**”所以当我们死亡的时候，我们立即成为了真锡安的一部分，正如希伯来书12:22-23所告诉我们的：“**那里有千万的天使，有名录在天上诸长子之会所共聚的总会，有审判众人的神和被成全之义人的灵魂**”。弟兄姊妹们，这听起来是难以想象的吧？当我们死的时候，我们就会立即加入天堂中无数天使同在的大聚集。当我们死的时候，我们的灵魂会立即与主同在，并且享受主与我们同在的甘甜和美好，这应当令我们感到大受安慰，因为那是一个持续、永恒、清醒，和个人地与我们的救主同在，并且等候身体的复活。

但是我也要告诉大家，有一些的基督徒根据圣经所说的“睡了”认为，死亡带来的是“灵魂睡眠”。根据这一观点，基督徒死后是在一个暂停的睡眠状态，在这个状态中我们的灵魂是无意识的，直到最终的审判时刻，这一观点被称为是“灵魂睡眠论”。再告诉大家一件有趣的事：加尔文所写的第一篇神学论文就是批判“灵魂睡眠论”的。为什么我们认为灵魂睡眠论不对呢？不是因为加尔文，而是因为圣经，因为圣经让我们看到死后我们所处的是一个清醒的状态，而不是一个睡眠的状态。留意耶稣在十字架上对那位和他一同被钉、又承认他的罪犯怎么说：“**我实在告诉你，今日你要同我在乐园里了。**”我们要为此赞美神：当我们死的时候，我们并不是进入一个无意识的昏迷状态，而是立即进入与基督的同在。

除了“灵魂睡眠论”之外，还有一种错误的观点被称为“再次机会论”。这一观点认为，在死后的居间状态中，灵魂有机会在死后再听到福音并且得着救恩，换句话说，我们死后还能得救（如果生前没有得救的话）。这一观点听起来很有吸引力，因为圣经告诉我们要得着救恩就必须听到福音和对福音做出悔改信靠的回应，但是那些没有听过福音的人怎么办呢？所以这一观点可以确保每个人都有机会听到福音。但是如果我们思想路加福音16:19-31，财主和拉撒路的比喻，我们就会发现没有第二次机会，那个财主在生前拒绝神，在死后就没有机会再悔改了。而且我们要知道，我们不是因为拒绝福音而受刑罚的，每个人都是因为自己有意地犯罪、悖逆神而在死后要面临咒诅和刑罚。保罗在罗马书3:23讲的非常清楚：“**世人都犯了罪，亏缺了神的荣耀。**”所以我们的问题并不是有人不认识耶稣，而是每个人都拒绝神、否认神、悖逆神，并且配得神的愤怒与刑罚。如果我们在今生不转向基督和寻求祂，那么我们每个人都会在来生面临这样的愤怒，今生是我们能得到的唯一机会。这是为什么希伯来书9:27说：“**按着定命，人人都有一死，死后且有审判。**”这也是为什么我们应当有传福音的紧迫感。

还有一种错误观点，就是天主教的“炼狱论”。这是天主教的官方教义，炼狱论认为，虽然基督已经赦免了罪，但是罪所当受的刑罚并没有因此而被免除，所以人需要在死后进入炼狱，在炼狱里受苦，惟有在被炼净之后才能进入天堂。“炼狱”因此是一个炼净罪人和预备罪人进入天堂的地方。一个人要在炼狱里呆多久，是由他犯下的罪来决定的。但是一个人在炼狱里所呆的时间可以因为有活着的人为他祷告、信徒的义行（好行为）、以及弥撒而减少。而且教廷对炼狱有裁决权，任何代替死人付给教会的金钱（赎罪券）都可以减少一个人在炼狱中的受苦，甚至直接让一个人离开炼狱。这一荒谬的教义直接导致了路德的95条论纲，并且最后带来了宗教改革。作为宗教改革的后裔，我们需要清楚地认识这一点：圣经一点都没有提到过炼狱。教廷在为炼狱辩护的时候，常常引用马加比二书12:42-45，但是马加比二书并不是圣经正典的一部分。即便它是，文本也没有对炼狱给出给出清晰的支持。所以，为死人祷告是没有果效的，既不能减轻他们所受的刑罚，也不能让他们早一点离开炼狱。他们或者与主同在，或者受永远的刑罚，没有其他的选项。

最后，还有一种错误的观点叫做“灵魂绝灭论”（*annihilationism*），这一观点认为那些不信的人死后被彻底灭绝了，身体和灵魂都不复存在，而基督徒们则在永恒中与主同在。这一观点主要是被安息日会持有，但是一些著名的福音派神学家也这么认为，例如路易斯和斯托得，但是圣经并不支持这一观点。是的，路易斯也会犯错。

我们怎么知道我们是对的呢？很简单，让我们来看圣经。但以理在但以理书12:2说：“**睡在尘埃中的，必有多人复醒。其中有得永生的，有受羞辱永远被憎恶的。**” 罪人和圣徒都将会永远地存在，只是圣徒永存在天国中、罪人永存在地狱里。这是一个非常重要的真理，这教导我们需要关心人的灵魂，因为灵魂是存到永远的，而我们希望我们所爱之人的灵魂是在与神同在的喜乐中存到永远，而不是在神的愤怒中存到永远。所以，如果我们在和一个难以相处的人相处的时候，某个我们不喜欢的人，某个我们讨厌的人，记住：他是一个人，我们和他短暂的相处可能会给他带去永恒的益处。弟兄姊妹们， 我们每个人的灵魂都将会永存，这是为什么耶稣所做的很有爱心的一件事情就是他不仅仅谈及永生，他也谈论永远的刑罚（马太福音25:46），他指出在那里火是不灭的、虫是不死的（马太福音3:12，18:8，25:41）。如果有人认为耶稣从未没有讲到过地狱，那么你可以确定地知道他们并没有那么认真地读圣经。耶稣因着爱的缘故，的确在他的讲论中告诉了我们关于地狱的事。

弟兄姊妹们，虽然死亡是最后的、最大的敌人，但是基督仍然已经胜过了死亡。所以，基督徒可以面对死亡，不是用惧怕去面对，而是用盼望去面对，因为死亡并不是最后的裁决者，救主才是。在腓立比书1:21，保罗说“**我活着就是基督，我死了就有益处。**”盼望我们都能这样加入保罗的歌唱。

接下去我们进入到你手中讲义的第三部分，第三个大点：得荣耀。

# 得荣耀

你可能没有想到的是，进入天国并不是我们最大的盼望，因为我们不会只想停留在所谓的“居间状态”中，我们想进入最终的状态，这一最终的状态就是“得荣耀”。得荣耀是基督徒在末后的最大盼望。神不仅救赎我们的灵魂，而且还救赎我们整个人，包括我们的身体。因此，基督在我们身上施行的救赎工作是要我们的身体完全不受堕落的后果影响，达到神创造我们的美意，才算完成。

什么是“得荣耀”？我们可以给出下面这个定义（根据古德恩所著的《系统神学》壹书）：

得荣耀是神实施救赎时最后的一步。那时，基督将再来，把历代信徒的身体从死里复活，使他们的身体与灵魂重新结合，又改变所有在世信徒的身体，因而同时给予所有的信徒完全复活的身体，如同祂的身体一样，这时，信徒便得荣耀。

这是神救赎计划的最后一步，在那个时候，我们将彻底地得到救赎，彻底地从死亡和罪的后果中得到释放，并且自由地、纯全地敬拜神在我们当中的同在。我们都会得到成全。我们该用哪段经文来默想得荣耀这件事情呢？我认为最合适的经文是在哥林多前书15章12-58节。

首先我们看22-23节，保罗是这样说的：“**22在亚当里众人都死了；照样，在基督里众人也都要复活。23但各人是按着自己的次序复活：初熟的果子是基督；以后，在他来的时候，是那些属基督的。**”保罗接着在35-50节详细讨论复活身体的本质，最后总结这段经文：并非所有的基督徒都会死，一些在基督再来时仍然活着的信徒，身体会在瞬间变成一个新的复活身体，永不会衰老软弱，也不会死亡：“**51我如今把一件奥秘的事告诉你们：我们不是都要睡觉，乃是都要改变，52就在一霎时，眨眼之间，号筒末次吹响的时候。因号筒要响，死人要复活成为不朽坏的，我们也要改变。**”

我们的身体会怎么样？我们的身体如果被埋在地下，被虫子在咬、或者被烧成了灰，我们的身体还能怎么得荣耀呢？这是保罗在哥林多前书里尝试回答哥林多教会信徒的问题。保罗使用的是一个种籽的比喻，种籽必须要被埋在土里才有机会长成我们期待它长成的样子。虽然保罗没有给我们明确的描述，但是我们可以根据这段经文看说我们将来得荣耀的身体（罗8:11）与现在老旧衰残的身体之间是有某种连续性的。那我如果明天就死了，我将来得荣耀的身体会是几岁的身体呢？我不知道。

圣经只是告诉我们，我们的身体会像基督的身体，腓立比书3:21说基督会“**将我们这卑贱的身体改变形状，和他自己荣耀的身体相似。**” 你有没有注意到，我们在这件事上也毫无功劳？基督是这句经文的主角，基督是我们身体的转变者。

保罗在贴撒罗尼迦前书进一步解释，那些已死并且与基督同在的人，灵魂会在那天回来并且与他们的身体结合，因为基督会带他们一同回来，在贴撒罗尼迦前书4:14：“**我们若信耶稣死而复活了，那已经在耶稣里睡了的人，神也必将他们与耶稣一同带来。**”神不仅把那些已死的人同耶稣一同带来，而且16节继续说：“**那在基督里死了的人必先复活。**”因此，这些已经死了，并且与基督在一起的基督徒，会复活过来与基督相遇。

让我更清晰地告诉大家：圣经所说的“得荣耀”是应用在我们的物理身体上的。保罗以播种地上、看着它长成一个植物为例，在哥林多前书15:42-44，49这样说：“**死人复活也是这样：所种的是必朽坏的，复活的是不朽坏的。43所种的是羞辱的，复活的是荣耀的；所种的是软弱的，复活的是强壮的；44所种的是血气的身体，复活的是灵性的身体。若有血气的身体，也必有灵性的身体。……49我们既有属土的形状，将来也必有属天的形状。**”

保罗首先说明，我们复活的身体“不会朽坏”。这表示身体不会衰弱、变老，也不会受到各种疾病的影响，会永远地健康和强壮。我们现有的身体不可避免地会慢慢朽坏，但是我们复活的身体将表明神创造人类时的完美智慧，人类是神创造的巅峰和极致，堪作神的形象和神的样式。在这复活的身体中，我们可以清楚地看见神原本是想要创造什么样的人来代表祂——基督一般的人。这并不是说复活的身体会像超人一样，而是说复活的身体有足够的力量去做上帝创造我们的时候我们原本应当有能力去做的事情。

那么，什么叫作“灵性的身体”呢？我们要理解在原文中，“灵性”并不是“非物质”的意思，而是指“与圣灵的特质和行动一致”——就像“你们属灵的人”不是指我们没有物质身体，而是说一个被圣灵充满、被圣灵管控的人。所以保罗是在说，复活的身体是被圣灵的旨意支配的，但它仍然是 有血有肉的物质身体。在耶稣一再向门徒证明的事例中，耶稣显示自己有物质的身体，有肉有骨（路24:39），能够进食，清楚表明耶稣有一个完美的物质身躯，这就是我们将来身体的摸样。

我们的身体会像基督的身体，不是说我们都会长的看起来像耶稣，而是说我们的身体不再会衰残、不再会败坏，也不会生病或受伤（启示录21:3-5）。这就约翰壹书3:2说“**主若显现，我们必要像他，因为必得见他的真体。**”这句话的意思。

我们荣耀的身体将会是一个完美的、成全了的身体。我们应当为此喜乐，因为我们这一新的身体完全符合上帝的形象。神原本创造我们的时候就定意赐予我们神的形象，使我们能够向这个世界彰显他，在得荣耀的时候神的这一心意彻底地达成在了我们这些神的儿女身上。

你是否渴望基督的再来？你是否渴望救恩能够有一日得以完全，我们的身体能够像基督？

我希望你们知道，成为地方教会成员的美好之处之一就是能够有机会和不同的人建立友谊，在地方教会中，我们有机会和其他背景、其他年龄层面的基督徒成为好朋友。所以对于我来说，作为一个年轻的基督徒，看到那些年纪比较大的圣徒是如何地敬虔、如何克服各样的苦楚和伤痛是一个很大的鼓励，而且圣经让我们看到这些身体有一天会变成没有瑕疵的身体，那真的是非常美好的信息。而且，无论你的身体是怎样的情况，当你看着镜子的时候，你都可以对自己说：你是基督的，基督是你的，你将来会有基督的样式。我相信这可以给你带来很大的帮助，使你不再陷入对自己的不满和哀叹中。

下个礼拜，我们会进一步地帮助你看到地方教会的重要性，我们会讲到教会论。欢迎大家继续参加。

【祷告，结束】

【看大家还有什么想要问的问题】