**核心课程：系统神学**

**第廿五讲：末世论·上**

【欢迎与祷告】

# 导论

希伯来书1:1-4告诉我们说，我们现在生活的时代是“**就在这末世**”。

末世论对我们今天该如何生活而言，是非常重要的。有的时候我们会觉得末世非常恐怖，尤其是如果你花时间去学习启示录的话。但如果你因为启示录的经文难以理解而认为研究和学习末世论是徒劳无益的， 那么请让我读启示录的第一段经文中的一句给你听，在1:3，圣经这样说：

念这书上预言的和那些听见又遵守其中所记载的，都是有福的，因为日期近了。

神应许说那些愿意竭力地借着祂的话语去认识祂和祂工作的人是有福的，希望我们都可以借着今天和下周日的学习而蒙福。让我们首先来认识基督的再来。

# 一、基督的再来

首先，我们需要知道，圣经在文字上应许基督的再来。基督第一次来，是为要成为罪的赎价，祂还有第二次的降临为要成就他的王权。希伯来书9:28告诉我们：

像这样，基督既然一次被献，担当了多人的罪，将来要向那等候他的人第二次显现，并与罪无关，乃是为拯救他们。

在整本新约圣经中，我们都可以看到这一真理被重述、被强调和被教导。保罗在帖撒罗尼迦前书4：16说：“**因为主必亲自从天降临**”，而主的兄弟雅各则在轮到基督降临的盼望时这样写：“**弟兄们哪，你们要忍耐，直到主来。**”

可是，这些门徒们是怎么知道基督会再度降临呢？这是主耶稣基督亲自教导他们的，当耶稣在橄榄山上与门徒们坐在一起的时候，马太福音24:30-31记录了耶稣自己的教导：

30那时，人子的兆头要显在天上，地上的万族都要哀哭。他们要看见人子，有能力，有大荣耀，驾着天上的云降临。31他要差遣使者，用号筒的大声，将他的选民，从四方，从天这边到天那边，都招聚了来。

基督的第二次降临在圣经中通常被称作是“主的日子”，或者其他类似的词组。这一称呼意味着基督的第二次降临既是成全、又是审判，同时又是救恩的成就。西番雅书1:15-18告诉我们基督再来的时候是：

15那日是忿怒的日子，是急难困苦的日子，是荒废凄凉的日子，是黑暗幽冥、密云乌黑的日子，16是吹角呐喊的日子，要攻击坚固城和高大的城楼。17我必使灾祸临到人身上，使他们行走如同瞎眼的，因为得罪了我。他们的血必倒出如灰尘；他们的肉必抛弃如粪土。18当耶和华发怒的日子，他们的金银不能救他们；他的忿怒如火必烧灭全地，毁灭这地的一切居民，而且大大毁灭。

3:8告诉我们，整个世界将在神忌邪的愤怒中被销毁。神说，祂将会“**使万民用清洁的言语好求告我—耶和华的名，同心合意地事奉我。**”对不敬虔者的审判日同时也是义人的喜乐日。

好，现在我们已经明白基督必然再临世界，那么基督再来的时候会发生什么呢？基督的再来有什么本质特征呢？圣经对此给了我们什么样的线索呢？在今天的课程中，我们就提两点：

## A. 基督会以可见的身体再来

基督的降临是祂自己、以祂可见的身体降临。这一观念对福音派教会似乎是很简单的，但是很多自由派的朋友们却相信基督自己是不会再来的了，再来的是基督的话、基督的品格，或者基督的教导。所以，他们认为，如果我们都接受基督的教导、效法他的言行，这样的人逐渐增多的时候就是基督来到世上了。所以，他们的期待是，耶稣在登山宝训中所教导的那些道德和规范能够充满人间、让世界充满爱，这就是基督的再来了。

但圣经并不是这么说的，这不是圣经的信息。圣经教导说，基督的道成肉身并不是祂唯一或最后一次来到地球，在约翰福音14:3耶稣教导说他“**就必再来**”。当耶稣在使徒行传1章升天的时候，两位天使立即来到门徒们面前，并且告诉他们说：“**这离开你们被接升天的耶稣，你们见他怎样往天上去，他还要怎样来。**”

所以，基督在末世的再来**并不是**属灵意义上的、降临在更多人心里、使他们道德提升、更加喜乐幸福的那种“再来”，而是一个可见的、带着身体的、本人的再来。基督的再来将是一个荣耀的再来。马太福音16:27告诉我们说基督“**要在他父的荣耀里，同着众使者降临。**”

不仅如此，基督再来的时候，祂的荣耀对所有人来说都是可见的。在启示录1:7，约翰这样说：“看哪，他驾云降临！众目要看见他……”而在帖撒罗尼迦前书我们前面所读的经文中，保罗说（4:16）：“**因为主必亲自从天降临，有呼叫的声音和天使长的声音，又有神的号吹响；那在基督里死了的人必先复活。**”基督的再来不会是偷偷摸摸的、也不会是秘密的，祂的再来将是清楚的、响亮的、宣告的，每个人都会知道神的儿子再来了，因为他是万王之王、万主之主，祂来是要胜过一切地上的权柄。

## B. 基督再来的时间是我们不知道的

圣经没有告诉我们基督再来的时间，耶稣在马太福音24:36说：“**但那日子，那时辰，没有人知道，连天上的使者也不知道，子也不知道，惟独父知道。**”

那么，为什么神不让我们知道基督再来的时间呢？基督再来的时间是未知的，这一信息如何影响我们的基督徒生活呢？

如果我们继续读马太福音24章，耶稣很清楚地告诉我们为什么神不让我们知道基督什么时候再来，让我们看42-44节：

42所以，你们要警醒，因为不知道你们的主是哪一天来到。43家主若知道几更天有贼来，就必警醒，不容人挖透房屋；这是你们所知道的。44所以，你们也要预备，因为你们想不到的时候，人子就来了。

然后在马太福音25章，耶稣用十个童女的比喻再次重复了这一教导，主借着这个比喻强调了门徒们应当“**要警醒；因为那日子，那时辰，你们不知道。**”

尽管圣经已经清楚地告诉我们神不让我们知道，但是历史中人们总有一个不可拒绝的好奇心想要回答基督“何时”会来这个问题，有很多的宗教团体——其中有不少自称是基督教——都声称自己知道基督何时会来，有的认为他们从经文中得到比别的团体更多的线索，有的甚至声称基督已经来了。

弟兄姊妹们，如果圣经中耶稣已经清楚地说了他不知道、也不让我们知道，我们却竭力地想要知道，这不能够成为敬虔的标志或表现。耶稣命令我们要警醒、并且预备自己迎接祂的再来。我们应当预备好自己，好像基督随时会再来一样，甚至今天基督都有可能会来，这才是圣经所期望的态度。

你可能会说：“等一等，圣经不是说了有很多的印记可以帮助我们看到基督快要来了吗？”没错，马太福音24章、马可福音13章，以及路加福音21章都包含了基督所教导的有关末世的一些征兆。例如在路加福音21:11，耶稣说：“**地要大大震动，多处必有饥荒、瘟疫，又有可怕的异象和大神迹从天上显现。**”

这些征兆和印记可以被总结为下面三类：

第一类：表明上帝恩典的征兆：

1. 福音被传给万国
2. 以色列全家得救

第二类：表明敌档和敌对神的征兆

1. 大逼迫
2. 假先知
3. 敌基督

第三类：表明上帝审判的征兆

1. 战争
2. 地震
3. 灾荒

那我们该如何平衡这两边的教导呢？一方面，我们要预备和警醒，因为基督随时可能突然回来；另一方面，圣经又给了我们很多重要事件的线索，好像基督再来之前还有预警。

我的回答是：有一些福音派的基督徒认为，如果我们对这些“征兆”进行排序，我们就可以推算出基督再来的“路线图”，所以这些基督徒认为，“因为A、B、C发生了，所以基督在D发生之后就快要来了”，但我并不认为圣经中的“征兆”应当这样去理解，这些征兆只是给我们不断的提醒，而不是给我们一个时间表。

## C. 基督徒应当渴慕等候基督的再来

基督的再来是神给予基督徒的荣耀盼望。无论基督再来的细节是怎样的、或者怎样被解释，我们的回应都应当是一样的。我们要渴望和等候基督荣耀的再来。基督的确会再来，这应当是基督徒最大的盼望，圣经也是这样告诉我们的：因为我们不知道基督什么时候再来，所以我们要在圣洁上竭力，并信心稳固、等候基督。我们来看几处的经文。

提多书2:11-14

11因为神救众人的恩典已经显明出来，12教训我们除去不敬虔的心和世俗的情欲，在今世自守、公义、敬虔度日，13等候所盼望的福，并等候至大的神和我们救主耶稣基督的荣耀显现。14他为我们舍了自己，要赎我们脱离一切罪恶，又洁净我们，特作自己的子民，热心为善。

约翰壹书3:2-3

2亲爱的弟兄啊，我们现在是神的儿女，将来如何，还未显明；但我们知道，主若显现，我们必要像他，因为必得见他的真体。3凡向他有这指望的，就洁净自己，像他洁净一样。

腓立比书3:20-4:1

20我们却是天上的国民，并且等候救主，就是主耶稣基督从天上降临。21他要按着那能叫万有归服自己的大能，将我们这卑贱的身体改变形状，和他自己荣耀的身体相似。4:1我所亲爱、所想念的弟兄们，你们就是我的喜乐，我的冠冕。我亲爱的弟兄，你们应当靠主站立得稳。

在启示录的末尾，约翰对耶稣宣称自己将会荣耀再来的回应是什么呢？在22:20，他说：“**阿们！主耶稣啊，我愿你来！**”

清教徒薛伯斯说：

神将最好的留到最后，基督徒的最好就是他的最后。神将把最好的赐予我们，所以基督徒们，我盼望你得到安慰，我们每一天的生活都应当让我们思考：我最好的时候还没有到！每天早上起床的时候，我们就思考，我比昨天离天国又近了一步。我越靠近死亡，我就越靠近基督。这将让我们的心充满恩典。基督徒是一个充满快乐的人，但是死亡带给我们的是更大的快乐，因为这意味着我们到基督那里去了、我们去和基督同在了！[[1]](#footnote-1)

基督的再来给基督徒们带来极大的盼望，基督的再来告诉我们历史不是绝望的循环，而是神将祂的百姓拯救到自己荣耀国度中的过程。基督再来的教义宣告神对宇宙的掌权，以及神将要成就祂对自己百姓的诸般应许。耶稣在约翰福音14:3说：“**我若去为你们预备了地方，就必再来接你们到我那里去，我在哪里，叫你们也在那里。**”

所以弟兄姊妹们，不妨问问自己：“我有多少次曾经思想过基督的再来和给我的盼望？”很多次？常常？有几次？很少？从来没有过？如果我们没有转向基督再来这一盼望，那么我们很可能爱这个世界超过了爱基督。朋友们，让我们思想和喜悦这一重要的应许吧。

【看看大家有什么问题或者感想】

# 二、千禧年

如果你参加过前面的“系统神学”核心课程，你会知道我们已经讲过了很多比较艰难的教义，包括了道成肉身、罪恶的问题、三位一体等等。那么接下来我们会讲到最后一个艰难的教义，而且和前面的教义不同，千禧年的问题充满争论，并且需要我们用宽容、尊重同时又追求真理的心去思考。

“千禧年”（millennium）这个词从字面意义上来说就是“一千年”，这个词来自启示录的20章中的一部分经文。这段经文所生发出来的问题通常是：“**什么是千禧年？千禧年和基督的再来有什么关系？**”

我们先来看一下这段经文，在启示录20:2-5，圣经是这么说的：

2他捉住那龙，就是古蛇，又叫魔鬼，也叫撒但，把它捆绑一千年，3扔在无底坑里，将无底坑关闭，用印封上，使它不得再迷惑列国。等到那一千年完了，以后必须暂时释放它。4我又看见几个宝座，也有坐在上面的，并有审判的权柄赐给他们。我又看见那些因为给耶稣作见证，并为神之道被斩者的灵魂，和那没有拜过兽与兽像，也没有在额上和手上受过他印记之人的灵魂，他们都复活了，与基督一同作王一千年。5这是头一次的复活。（其余的死人还没有复活，直等那一千年完了。）

在教会的历史上，对这段经文的理解通常有四种不同的观点，当然他们各自也有细微的“变种”，但大体而言就是这四种观点。让我先简要地介绍这四种观点，然后给出总结和思考。

## ****A. 后千禧年观****

请大家看手中的讲义，第一种我想介绍的观点叫做“后千禧年观”。这一观点认为，借着对撒旦的捆绑，教会会逐渐地增长，并且福音得到广传，会有越来越多的人成为基督徒。因为基督徒的比例大大增加，所以会逐渐地给社会带来影响，这将最终带来一个结果就是神借着基督徒们逐渐地掌权、带来和平和公义。换句话说，后千禧年主义并不相信一个字面意义上的“一千年”，而是相信这段经文应许了一个地上基督王国的繁荣和昌盛。然后，基督会在这“千禧年”之后降临。

## B. 无千禧年观

第二种观点是“无千禧年观”。这一观点很简单，就是认为撒但被捆绑会减少祂对万国罪恶的影响力，以至于福音能够被广传，但是这并不等于说世界会越来越好。基督坐在天国宝座上治理，所以“千禧年”就是现今的教会时代，并且在不断地前进，基督将会在某个时间点降临、审判信和不信的。“千禧年”并不是一个字面意义上的一千年。

## C. 历史性前千禧年

第三种观点，我们称为“经典前千禧年”或者“历史性前千禧年”。虽然“历史性前千禧年”这一观点有不同的变种，但是基本上来说这一观点认为基督会在千禧年之前降临。教会将会经历大逼迫，在大逼迫结束之后，撒旦会被捆绑、基督会降临并且在地上建立千年王国。历史性前千禧年主义也并不认为“千禧年”一定是字面意义上的一千年。在千禧年中，复活的基督徒会与复活的基督一同在地上掌权。在千禧年结束之后，撒旦被释放，基督将会胜过被释放的撒旦和撒旦仍然存留的跟随者。最后，历世历代以来的不信者都会受审判，信徒将进入永恒的国度。

## D. 时代论前千禧年

最后，我们来认识一下时代论前千禧年主义。这是一个比较近代才出现的观点，这一观点认为基督会在大灾难之前就秘密地降临，但是没有到地上，而是在空中与被提的基督徒相遇、将他们带离这个世界。在大灾难期间，犹太人会经历磨难并且最后都悔改得救。在大灾难之后，基督会荣耀地降临到地上，带着众圣徒治理世界一千年。后面就和时代论/经典前千禧年一样了。

你可能已经听糊涂了，就想知道我该接受哪种，教会接受哪种千禧年主义呢？我会说，我们是“千禧年主义”，仅此而已。让我来读一下本教会信仰告白的最后一条，第18条：

我们相信世界的结局近了。我们相信在末后的日子，基督将从天降临，并复活坟墓中的死人以带来最终的审判。彻底的区分将要发生：恶人将被定罪要受永远的刑罚，义人将接受赏赐得享永远的福乐。这样的审判是基于公义的原则，且对天堂和地狱中的人而言是存到永远的状态。

所以，一个教会的成员不需要在这四种立场中必须选一个立场，或者必须认同某一个立场，只要你相信上面我所读的第十八条是合乎圣经的，那就够了。千禧年的不同观点在福音派教会中一直存在着不同的解经和结论，并且这并不是一个影响教会合一和共同生活的重要教义。教会的信仰告白仅仅包含了圣经明确教导我们的，和对教会合一来说必须的教义。

从教会历史而言，有很多伟大的神学家都在这个问题上未能达成一致。奥古斯丁、华腓德和很多大复兴时期的神学家大多是无千禧年主义者，伯克富、加尔文和很多改教家大多是无千禧年主义者，卡森、莫勒和古德恩是经典前千禧年主义者，而约翰·麦克阿瑟则是一个时代论前千禧年主义者。如果你认为非得跟着一个名人才安全的话，恐怕你会失望的。从我（讲员）的角度来说，我是一个\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_主义者，据我观察我们教会的牧师和大部分领袖都是无千禧年主义或经典前千禧年主义者，或者落在两者之间摇摆。

最后，我想说，前面提到的这些相信这四种千禧年观的人都是真正的基督徒和正统的神学家，千禧年观并不是基督徒信仰的核心教义，你的救恩也并不是基于你相信哪种千禧年观而来。最重要的事情是，基督必然会再来，基督再来的时候就是审判的时候，我们需要为此准备。

# 结论

下个礼拜我们将结束“系统神学”这门课程，并且讲述最后的审判与新天新地。最后一课的时候，我也鼓励大家把自己还没有想通的、最艰难的神学问题带来，看看能不能得到帮助。当然我不做任何保证。

# 附录

## 狄马可在2009年7月12日的讲座中这样说到不同的千禧年主义

我认为不同的千禧年观不应当给我们带来分裂……我的建议是，你所相信的千禧年观、以及你如何解释你的千禧年观，不应当被写到信仰告白里并且期待整个教会都得相信。在约翰福音17:21，主耶稣基督祷告说要基督徒合一。当然，所有的真基督徒都在灵里面是合一的、我们都接受了基督的灵、我们也靠着圣灵活出基督徒合一的生命，而且这样的合一应当能够向世界做出见证。所以，如果我们要停止与别的基督徒合作（无论是在教会中、或者在教会外、或者在宣教工场、植堂和合作某个事工），我们都应当非常地小心，否则我们很可能会破坏基督身体应有的合一，而这样的合一是基督为我们祷告的。要知道，分裂基督的身体是犯罪，这是在分裂基督为之祷告、竭力使之合一的身体。所以，如果我们认为，必须对酒精性饮料有一个共同和确定的观点、必须对基督徒如何送孩子上学有一个共同和确定的观点、或者对吃祭拜偶像的肉有一个共同和确定的观点、对千禧年主义有一个共同和确定的观点，才能彼此团契和相交，我认为这不仅是对基督的身体来说是不必要的，而且是毫无根据、被圣经所斥责的。所以，如果你是一个牧师，你听到我今天的信息，我希望你明白，如果你在信仰告白中要求会众一定要认信某种千禧年主义，这是犯罪。我不明白为什么地方教会中基督徒的合一会要求成员们必须整齐划一地相信某种并不能从圣经清楚得出的结论。

# 千禧年主义和相关的辩论[[2]](#footnote-2)

在橄榄山讲论（太24章）中，耶稣预备门徒迎接将来的动荡不安。第1和2节引入这个主题，门徒惊叹圣殿的宏伟，引发耶稣说：“**我实在告诉你们，将来这里没有一块石头留在石头上，不被拆毁了。**”在接下来的几节里，耶稣解释末时的记号。那时会有假弥赛亚和假先知欺骗很多人，还有自然灾害。“**这都是生产之难的起头**”（3-8节）。接着是大灾难和“**被万民**”恨恶，引诱很多信徒背道。“**惟有忍耐到底的，必然得救**”（9-13节）。重要的是，耶稣补充说：“**这天国的福音要传遍天下，对万民作见证，然后末期才来到。**”（14节）。这与耶稣升天时，对门徒有关国度最后一个问题所作的回应是一致的，那时耶稣将他们的注意力引导到五旬节和传扬福音的普世使命上。

在这里，我们再次看到无千禧年观点所强调的那种国度的吊诡：福音会传到万国，但见证人会受列邦嘲笑。耶稣把祂两次来临之间的所有这些事件加以“叠进”，因为祂总结说，在这整段事件，福音会传到万国，“**然后末时才来到。**”由于在主后70年时，福音明显没有传给万国，我们不可能像预言实现论者所说的那样，视耶稣所指的“末时”为过去的事件。同时，耶稣谈及大灾难的时期和福音的成功是在一段长时间中发生的。这完全符合将启示录诠释为基督国度历史一系列天启式的快照，从这段历史的开展到它在基督再来时的终末成全。

与时代论相反，耶稣说祂提到的事件在祂的听众还在世时就会开始发生（34节）；但也与末世预言实现论不同的是，祂没有教导说这些事情在他们在世时全都会发生。在15至28节，耶稣重申并阐述3至14节的信息。祂警告祂的追随者说，在这整个时期，他们必须不受那些宣称祂已经回来的人诱惑。“闪电从东边发出，直照到西边。人子降临，也要这样”（27节）。耶稣运用突出的天启意象，补充说（29-31节）：

那些日子的灾难一过去，日头就变黑了，月亮也不放光，众星要从天上坠落，天势都要震动。那时，人子的兆头要显在天上，地上的万族都要哀哭，他们要看见人子，有能力，有大荣耀，驾着天上的云降临。他要差遣使者，用号筒的大声，将他的选民，从四方，从天这边，到天那边，都招聚了来。

紧随着大灾难时期，人子会在荣耀和能力中来临。耶稣没有提到隐秘被提或千禧年，只是提到祂第二次来召聚祂的选民。最后审判会紧跟在这第二次降临之后（48-51节）。

讲了两个比喻说明自己再来会是多么出人意表之后，耶稣说：“**当人子在祂荣耀里、同着众天使降临的时候，要坐在祂荣耀的宝座上，**”审判列国，将山羊和绵羊分开（太25:31-32）。在大灾难和福音推进的时期之后，所有这些事件都会在一件影响广泛的时间中发生：主的再来，聚集选民并审判列国。

耶稣的天启异象来自先知书，我们在那里同时发现这个文学体裁的叠进模式和象征性的特点。雅威针对巴比伦发出审判，宣告说：“**耶和华的日子临到，必有残忍、忿恨，烈怒，使这地荒凉，从其中除灭罪人。天上的众星群宿都不发光，日头一出就变黑暗，月亮也不放光。**”（赛13:9-10）二十章也有类似的异像，预言神对整个大地的忿怒。雅威来施行审判时，“**月亮要蒙羞，日头要惭愧**”（22-23节）。在以西结书32章针对法老和埃及的预言中，我们见到类似的生动意象。虽然埃及好像海怪一样在深海寻找列国吞吃，但神会用渔网网住着骄傲的帝国，讲牠抛到田里，让飞鸟在那里聚集，野兽吃牠的骨头（2-4节）。“**我必将你的肉丢在山间，用你高大的尸首填满山谷。……我将你扑灭的时候，要把天遮蔽，使众星昏暗，以密云遮掩太阳，月亮也不放光。我必使天上的亮光都在你以上变为昏暗，使你的地上黑暗。这是主耶和华说的。**”（5、7-8节）。

其他先知同样用地震天动、日月昏暗、星宿无光来描述耶和华的日子（珥2:10、31，3:15；参:番1:15）。正如我们看到的，耶稣论及的人子驾着云降临，是但以理书7章13至14节所预言的。对于马太福音24章的天启异象，和耶稣所引述的先知书经文，同样都没有理由按字面诠释。在这两种情况下，戏剧性时刻的历史——天启转折点，都只能够诉诸灾难性的自然和宇宙现象来象征。

根据这个初步的论述，我们可以将新约圣经其他的教导视为预期以下的末时场景。在这里，无千禧年派同意后千禧年派（尤其是部分实现派），认为，马太福音24章29至31节的一些天启意象，在耶稣直接提到的事件中应验了：也就是圣殿在主后70年被毁，耶稣明确表示祂的一些听众会目睹此事。

彼得的五旬节讲章引述约珥的预言（徒2:16-21），似乎也指向这个方向。根据前千禧年派的诠释，如果彼得在引述约珥书2章28至32节时，停在18节，说圣灵浇灌在所有人身上，会是合理的。不过，彼得却继续说：“**在天上，我要显出奇事；在地下，我要显出神迹；有血，有火，有烟雾。日头要变为黑暗，月亮要变为血；这都在主大而明显的日子未到以前。到那时候，凡求告主名的，就必得救。**”（徒2:19-21）根据彼得，这一连串事件在基督被钉十字架和升到神的右边时完成，而且在现今仍然有效果（22-36节）。同样，我们可以将这理解为“叠进”，有即时的应验，然后是最终和更大的应验，但这至少需要在彼得引述约珥书经文的上下两半之间有一点思路的中断。在以西结书三十二章7节；约珥书二章10节和阿摩司书八章9节，类似的天启异象用来指第一个圣殿被毁——虽然在那里我们没有理由按字面理解这种意象。

法兰士（R.T.France）将基督“驾着云降临”诠释为已经在祂升天时得着应验，把“**将祂的选民从四方**”召聚起来，诠释为指祂在地上事奉时派去列国传福音的见证人；和古德恩一样，我不同意这个看法。这个诠释（也由部分预言实现派采纳）会面对一个挑战：耶稣升天时，天使应许门徒说：“**这离开你们被接升天的耶稣，你们见祂怎样往天上去，祂还要怎样来。**”（徒1:11）天使没有说耶稣驾着荣耀的云降临，而是说祂被接升天。正如他们目睹祂在荣耀的云中离开，地上万族也“**要看见人子有能力、有大荣耀、驾着天上的云降临。**”（太24:30）我同意法兰士将这天启意象诠释为指历史事件的灾难性转变，而不是天体现象，但那范围并不限于第一世纪的事件。那是马太福音二十四章提到的大灾难时期，将人子两次降临分开。

据此，我们不应该假设圣经的预言偏重过去或将来，它反倒是救赎历史中“已然”/“未然”辩证的一部分。由于基督升天和圣灵在五旬节降临，我们活在“那/这末世”（徒2:17；提前4:1；提后3:1；来1:2；雅5:3；彼后3:3；犹18；彼前1:20；约一2:18），在“末日”之前（约6:39、40、44、54，11:24，12:28）。保罗说“**万事之终局……达到**”（林前10:11，《吕振中译本》）。不过，还有更多事情要来。基督“**在这末世显现**”（来9:26），但论及“来世”，即使是现在也藉着讲道和圣礼闯入我们中间（来6:5）。在这个时期，国度由基督在地上的事奉开展，获圣灵加力，透过见证福音推进，始终受到世人反对，甚至使圣徒落入大磨难。基督藉着祂的道和圣灵、从天上以恩典统治。但祂会带着能力和荣耀回到地上。随着祂第二次来临，所有死人都会复活，连同最后审判，作为一件包罗一切的事件发生。事实上，虽然我们现在的经验是在这一切中间，在那天，我们会回顾整个教会历史，从基督的复活到祂再来，视之为单一事件，也就是由罪和死亡主宰之“世代的结束”。从这个角度看，信徒所等候的不是一连串中间事件和政权，而是基督带着审判和复活的能力再来。正如古德恩看到的，“这个体系十分简单，因为它认为，要在末日发生的所有事件，都会在基督再来以后立刻、同时发生。”

保罗对基督作王的理解是“已然”与“未然”：“**因为基督必要作王，等候神把一切仇敌都放在祂的脚下。近末了所毁灭的仇敌，就是死。**”（林前15:25-26）根据希伯来书，甚至现在我们也透过洗礼、讲道和主餐“〔尝过〕来世权能”（来6:5）。圣灵在我们心里同在，作为终末成全的凭据。使我们确信祂会完成在我们心里所开始的善工。圣灵把将来世代的福分带到今世，不单用说不出来的喜乐充满我们，也使我们对未来的“更多”有说不出的渴望。壮士已经被捆绑（太12:28-29；路10:18），好叫不信的帕子可以从被撒旦囚禁之人的眼前撕开。基督已经在十字架上胜过撒旦，在复活和升天时掳掠那掳掠人的。根据使徒书信，基督现在正在作王（林前15:25；来1:3；8、13，8:1，10:12-13；徒2:24-25，3:20-21）。因此，耶稣可以向受逼迫的圣徒保证：“**不要惧怕！我是首先的，我是末后的，又是那存活的；我曾死过，现在又活了，直活到永永远远，并且拿着死亡和阴间的钥匙。**”（启1:17-18）

在这过渡期，国度随着见证人的受苦、甚至殉道而推进。但基督“**要向那等候祂的人第二次显现，并与罪无关，乃是为拯救他们。**”（来9:28；参：10:37）正如我们已经看到的，万物的更新以同心圆的方式运作，由里面的人开始，然后在终末成全时，包括身体复活和受造之物的完全更新。每当新约圣经处理基督再来、复活和最后审判这组合时，都没有提到中间的被提、复活或审判。古德恩相信，耶稣在约翰福音五章28至29节提到两次复活，“行善的复活得生，作恶的复活定罪。”不过，耶稣在这里提到的不是两次分开的事件，而是两种不同的命运。

如果启示录二十章是直截了当的历史叙事——或者甚至预言——我们会跟随时代论的格言，“尽可能按字面”诠释它。不过，我们必须认真根据整卷书的天启文体这个特点来看待它。时代论者当然承认，启示录有很多东西都是象征。事实上，他们对象征的诠释有时近乎奇想，仿佛圣经预言是根据每天的报章头条来诠释一样。不过，特别因为根据耶稣和新约圣经其他地方直截了当的话，将启示录二十章的一千年（就像天上圣殿的大小一样）诠释为象征基督现今的统治，似乎更合理。而不是在地上，而且是在现今，而不仅仅是将来的事件。整卷书都不应按时代顺序来阅读，而应该视为从天上角度看教会在当今世代的快照。

那么我们怎样回应上文提及的古德恩的反对？如果新约圣经谈及撒旦蒙蔽不信的人，我们怎能说他被捆绑？

首先，从无千禧年派角度看，相信对前千禧年派来说，是比不信对无千禧年派来说更大的问题。如果撒旦不被捆绑，就不可能有教会——更不要说即使有着异端和分裂，在千百年后仍然持续的教会。但基督应许祂会建立祂的教会，甚至地狱的门都不能抵挡她的攻击（太16:18）。对前千禧年派更大的苦难是，怎样解释基督荣耀统治一千年后会有另一次“堕落”。

正如古德恩评述的，启示录二十章确实不单提到撒旦被捆绑，也提到他被扔到无底坑。但在这里，同样与先知预言——特别是天启式的预言——一致的是，将这理解为这行动的“叠进”，包括他被捆绑（现在）和他受审判的终末成全（在将来毁灭）。希伯来书二章14节谈及基督借着祂的死“败坏”了撒旦，但我们知道撒旦会在历史终结时才被扔到火湖中。他现在仍然“**如同吼叫的狮子，遍地游行，寻找可吞吃的人**”（彼前5:8），但这与无千禧年派对启示录十二章的诠释一致，撒旦从天上的圣所被扔下来，不能影响救赎的结果，但却仍然迫害教会。这个诠释强调一点：具决定作用的是天上法庭的职士，无论撒旦得到容许在地上做什么，那最终都是被打败的敌人愤怒的垂死挣扎。

古德恩也提到哥林多后书四章4节，那里提到“**此等不信之人被这世界的神弄瞎了心眼，不叫基督荣耀福音的光照着他们。**”但正是因为撒旦被捆绑，他在这方面的努力才会被挫败，以致在地极，被蒙蔽的人都看见（3、6节）。古德恩也提到约翰一书五章19节，那里说，“**全世界都卧在那恶者手下。**”不过，与众多显示国度已经开展，透过福音推进，以及显示天上地下所有权柄都属于基督的经文一起阅读时，这些经文显示，世界被拘禁，正是基督恩典的国度正在翻转的情况。目前，祂正在劫掠撒旦的国度，解救在撒旦的列车上被掳的人。世界出于黑暗之中，但它已经看见大光。教会不仅有受苦的见证，教会甚至要藉着这见证来证明，地狱的大门不能胜过她。

对无千禧年派来说，除非基督再来，已然——未然的张力不会解除。正如基督的生命既是羞辱的又是高升的，教会在履行将福音带到地极的使命时，也同时在受苦。基督在恩典中作王的国度，既不是我们仍然等候的国度，也不是我们必须带来的国度，而是我们现在已经从天上领受的国度。

其次，古德恩指出，旧约圣经的预言（例如，豺狼与羊羔同居）预期“自然界有重大的更新，……将我们带着一个远超过今世的时代里”；我们可以再次诉诸先知诠释的原则来回应。天启预言运用自然意象，来表达救赎历史中主要转泪点的力量。狼和羊，蛇和鸽子，通常都描述国家暴力及和平的光景。此外，预言的叠进模式展望着倒数之前（半实现）和最终（完全实现）的应验。

第三，古德恩主张，启示录二十章必然还是未来的事，因为启示录十三章描述的逼迫仍未发生。不过，我已经指出，为什么我认为基督两次来临之间的这整个时代可以等同于这两章的情景。启示录同时给我们并存的实际的快照，不是按顺序提出事件。正好像耶稣在橄榄山讲论中预言的那样，这个时代的特色既是受苦又是成功。

我承认，最困难的解经挑战是古德恩提出的最后一个反对理由，也就是在启示录二十章中“复活”的人，是代表现今在天上的圣徒的灵魂，而不是在将来死人的复活。不过，经文确实说这些复活的人是“**因为给耶稣作见证，并为神之道被斩者的灵魂……**”（4节）。如果这里希腊词语zao（“活”）不能有进入神同在的意思（造身体复活前），那么明确提到灵魂就是更大的问题。殉道者的灵魂肯定不是死的，不可能按字面意思复活。将这视为指他们殉道后进入神的同在，不是更合理吗？这些难道不是在启示录六章10节呼求主伸冤的殉道灵魂吗？

正如约翰的异像所见证的，即使当季度的百姓在地上大受痛苦和殉道时，祂当然还在天上作王。对那些面对逼迫的人来说，知道自己属于那些“复活了，与基督一同作王一千年”的人——也就是在教会当前这个时代继续在下面（以“一千年”为象征）挣扎的人——会带来很大的安慰（这是这一连串异像的目的）。虽然古德恩正确的说，在新约圣经其他地方，zao（“活”）这个字不曾表示“进入神的同在”，但认为那是这里的意图也不是不能设想的。如果是这样的话，要强调的重要是殉道者得到保证，虽然他们死了，但他们会即使在天上得到生命，与基督一起作王，等候祂再来。

但古德恩问道，这怎能构成“第一次复活”，这是可以理解的。

我们必须记得启示录的内容和目的。约翰的奇特异象首先是要安慰早期的基督徒，他们在罗马帝国下遭受严厉的迫害。这卷书是这样开始的：“**耶稣基督的启示，就是神赐给祂，叫祂将必要快成的事指示祂的众仆人。祂就差遣使者晓谕祂的仆人约翰。……念着书上预言的和那些听见又遵守其中所记载的，都是有福的，因为日期近了。**”（启1:1、3，强调字体为引者标示）然后，约翰问候小亚细亚的七间教会。这些是约翰时代的真实教会。他们会得到安慰，因为基督现在已经“**从死里首先复活，为世上君王元首**”，祂“**用自己的血使我们脱离罪恶，又使我们成为国民，作祂父神的祭司。……看哪！祂驾云降临，众目要看见祂，连刺祂的人也要看见祂，地上的万族都要因祂哀哭。这话是真实的。阿门！**”（启1:5-7）

一方面，这样重复耶稣在马太福音二十四章30节的预言，挑战后千禧年派（至少是预言实现论或预言部分实现论）的观点。这观点认为，这事件已经发生——特别是因为约翰明显在第一世纪最后十年写启示录，而且很可能在豆米仙（Domitian）统治下，也就是在基督升天后六十年，圣殿被毁后超过二十年。不过，它也挑战前千禧年派的观点，那种观点认为约翰的异像描述的事件完全是为了我们这些将来的人，即使它们在约翰的日子是“**必要快成的事。……因为日期近了**”。耶稣预备祂的群羊面对即将来到的屠杀，向他们保证，祂现在已经是一切执政掌权者的王，在适当时候祂会回来，将一切拨乱反正（启1:17-18）。

从那时起，教会确实遭遇大逼迫，在世界各地都持续不断。我们这些身处西方民主世界的人比较难明白，但我们在世界其他地方的弟兄姐妹却体会到，受尼禄（Nero）和豆米仙所迫害，只是代表历世历代受苦的教会。因此，展开的异像不是一连串的报导文学，而是像国度的快照，包括它地上和天上的形式，它得胜和战斗的形式：它现在是地上恩典的国度，有一天会显明为荣耀的国度。在这个脉络下，这异像涵盖了教会的整个历史，由第一世纪到基督再来，以及教会进入永恒的安息日。启示录的异像，透过从天上角度看现今世代的轰动事件，突出了“已然”/“未然”的张力。圣徒现在受逼迫，以及群众受地上帝国狂傲的压迫，都是真实的，但基督过去的得胜，和仍有待终末成全的、那应许的未来，也同样真实。这就是所有信徒在基督两次来临的这段期间的安慰。

如此，根据无千禧年派的诠释，我们先进乃是活在启示录二十章的“一千年”里，我们所渴望的，随着基督前来审判和复兴万有，永恒的公义及和平国度就会降临。借用自然世界的意象，神应许一种光景：昔日的敌人（狼、羔羊和狮子）会和平共处。

因此，无千禧年论有空间容许国度现今（在恩典中）存在，并在将来最终成全（在荣耀中）。就现在而言，国度正在个人的心里工作，使他们与基督相交，因此也与彼此相交，建立和平。事实上，这是“**基督的奥秘。这奥秘在以前的世代没有叫人知道，像如今藉着圣灵启示祂的圣使徒和先知一样。这奥秘就是外邦人在基督耶稣里，藉着福音，得以同为后嗣，同为一体，同蒙应许。**”（弗3:4-6）虽然以前“**与基督无关，在以色列国民以外，在所应许的诸约上是局外人，并且活在世上没有指望，没有神**”，相信的外邦人“**在基督耶稣里，靠着祂的血，已经得亲近了。因祂使我们和睦，将两下合而为一，拆毁了中间隔断的墙。**”（弗2:12-14）除非基督现在正在作王，否则外邦人如今在世上就仍然没有指望——犹太人也没有，因为他们也被律法定罪。不过，国度还未像基督再来时那样在荣耀中显现。那时祂的国度会在公共领域完全可见、完成、不受对抗和全面实现。使我们与神及彼此和好的和睦，会在全球和平中实现，永远不会再受暴力干扰。在基督再临前，没有什么空闲让人们相信会有一个黄金时代，特别是考虑到保罗在提摩太后书三章1至9节对末世的描述和耶稣的问题：“**然而，人子来的时候，遇得见世上有信德吗？**”（路18:8）但这些经文乃是与基督建立和保存祂的教会直到末时的应许——道出现的。以福音随时随地的进展来衡量，我们这个时代诚然是个黄金时代。

1. “Christ is Best,” in The Works of Richard Sibbes, Vol. 1 (Carlisle, Pa.: Banner of Truth, 1634/1973), 341. [↑](#footnote-ref-1)
2. 《基督徒的信仰：天路客的系统神学》，迈克·霍顿著，美国麦种传道会出版。941-949页。 [↑](#footnote-ref-2)