核心课程：人生二路

第一讲：神——慈爱的掌权者与造物主

【介绍你自己和你的助教】

【确保每个人手里都有《人生二路》这本小册子和本课讲义】

【祷告】

# 介绍课程目标

在人生二路的 核心课程中，我们将解开，理解和清楚表达福音信息。我们会花每周看《人生二路》福音小册子上面的一个点。基本上，人生二路这个课程有两个目的：

1. 帮助我们在自己的头脑里认识福音（如果您还不是基督徒的话）或者巩固福音（如果您已经是一个基督徒的话）。
2. 以便当我们被问及基督教信仰究竟是什么的时候，我们可以跟人分享福音 （彼得前书3:15）。

这个课程是针对所有人的，无论你是没有信主的朋友、初信的基督徒，非基督徒，还是跟随基督40年的人。福音不是一劳永逸的事情。福音是成为一个基督徒的本质，福音也在整个基督徒生活中继续保护我们的见证和信仰。因此，我们课程进行过程中，无论你处在什么程度，都可以加入，即使你是第一次听到这些真理。

如果你知道安德烈和腓力的故事，遇到耶稣后，他们立即前往，并叫来了他们的兄弟。井边的撒玛利亚妇人，她遇到耶稣后，立刻跑到镇上将耶稣的事告诉人们。可能你永远不会完全掌握福音的每个细节，我也肯定你永远无法活出耶稣基督那样完全的生活，但你仍然可以将别人引到耶稣面前。而且，如果你是一个基督徒，你必须这么做，传福音是圣经对基督徒的命令。

行。介绍就到此结束。让我们进入了福音。我们将从福音的起点开始——那就是关于神的事情。 但在此之前，我们思考一下这种福音工具的价值所在。你不需要《人生二路》这样的工具来分享福音或者了解福音，我可以肯定保罗、彼得或者早期的信徒们并没有使用《人生二路》，也许你可以简单地将马可福音读完，或者把罗马书的前面几章读完，这都会帮助你认识福音。但是一个现成的、随时带在身上的小册子对你了解福音、思想福音和认识福音是极有益处的。

【问：为什么从《人生二路》这样的福音工具去认识福音是有用的呢？ 】

【你想要的答案包括：（1）有助于确保我们是清楚了解全部的福音，而不是自己喜欢看的那一小部分； （2）有助于我们从多个不同角度进入福音; （3）使我们能够迅速总结福音——有时候我们只有那么多的时间。】

【有问题或意见吗？】

# 神是慈爱的统治者和造物主

我相信，在所有的福音信息工具当中，最好的是那些以神为开头的，因为神的那一切的开始，是万物的中心。

我们可以谈论罪之前，我们必须知道我们得罪的是谁。我们在谈论基督里的救恩之前，我们需要知道他是从哪里被差遣的，是被谁差遣的。要谈论天堂，我们需要知道那创造天堂的是谁，天堂崇拜的对象是哪位。

因此，我们从神开始。 【在白板上画出皇冠】

神是谁？如果跟你说话的人，问你上帝是谁或祂是什么样的，你会怎么回答他？

当然，对上帝的研究，取之不尽，用之不竭。但是为了今天我们的目的，我只提及有关上帝的两个基本描述。

上帝是我们的（1）造物主和（2）慈爱的统治者。表达这个真理的伟大经节是启示录4:11：

“我们的主，我们的　神，你是配得荣耀、尊贵、权柄的，因为你创造了万物，并且万物是因你的旨意被创造而有的。”

神是世界慈爱的统治者。他创造了世界。他创造人类是为了让他们在他领导之下统治世界。【将图画完】

我们在福音信息中要清晰，准确地传达的很重要的第一点就是神。启示录4:11是个很好的开始，我们可以将它背诵起来，原因有两个：

1. 这句经文它声明神是造物主；他是万物的起源。
2. 因为他是造物主；是万物的起源。所以他配得荣耀，尊贵和权能。这些是一个统治者的特点。

但为什么介绍福音的时候以谈论上帝为开篇很重要呢？嗯，这是他的福音。作为基督徒，我们要以谈论上帝为开篇，因为我们要证明上帝是至高无上的。证明我们的存在是为了神的荣耀，而不是我们自己的荣光。我们无法自然地做到这一点。

如果我们从人开始（比如我们自己），并将神变成只是使人快乐的一种手段，那么我们就没有抓住重点。我们以人为中心，而不是神。从人开始的福音会更像是一个方便的，神圣的附加物，而不是世界观和生活方式的完全转变。在我们的个人主义，以自我为中心的时代，我们需要恢复这种基本圣经理念。无论我们喜欢与否，上帝都是我们的权威，我们要接受他的问责 - 按照他的要求，而不是我们的。

 所以让我们看看圣经，看看上帝是如何保持我们提到的这两个地位的。

## A. 神是万物的创造者

正如我们所提到的，上帝创造了一切。你看，只有神是永恒的。因此，虽然曾经有一段时间，我们并不存在，上帝还是存在的。他一直存在而且将永远存在。在他没有开始也没有结束。宇宙万物都是被创造的东西，只有上帝是自我存在的。没有人创造了神。相对所有事物，他是独立的，但所有的东西都取决于他。这个主题贯穿整本圣经：

创世记 1:1 “**起初神创造天地。**”

诗篇 90:2  “**诸山未曾生出，地与世界你未曾造成，从亘古到永远，你是神！**”

约翰福音 1:3 “**万物是藉着他造的；凡被造的，没有一样不是藉着他造的。**”

歌罗西书 1:16 “**因为万有都是靠他造的，无论是天上的、地上的、能看见的、不能看见的，或是有位的、主治的、执政的、掌权的，一概都是藉着他造的，又是为他造的。**”

所有我们知道的都因为上帝的创造应运而生，他这样做是为了一个目的——为他的荣耀。因此，我们以圣经开始的地方为开篇，以神为开篇。

## B. 神是万物的统治者

既然上帝创造了万物，没有他人援助或建议，他理应是万物的统治者和主人，拥有一切权力。

约伯记 12:10 “**凡活物的生命和人类的气息都在他手中。**”

箴言21:1 “**王的心在耶和华手中，好像陇沟的水随意流转。**”

使徒行传17:25-28 “**也不用人手服事，好像缺少什么；自己倒将生命、气息、万物赐给万人。他从一本造出万族的人，住在全地上，并且预先定准他们的年限和所住的疆界；要叫他们寻求　神，或者可以揣摩而得。其实他离我们各人不远，我们生活、动作、存留，都在乎他。就如你们作诗的，有人说：我们也是他所生的。**”

上帝创造的每一件事情都在他的统治下。每一个生物都是在他的统治下。每个人都是受他的统治。即使是国家和它的管辖者和国王都在神的统治下。他掌管一切。这是我们以他为开篇的另一个原因。

【现在，神的本性我们本来可以说到很多，但是我们选择突出他作为创造者和统治者的特性。为什么在呈现福音时它们显得特别重要呢？】

## C. 人与神的关系

所以，如果我们以上帝为开篇，我们的位置在哪里？好吧，我们是作为受造物进入画面的。根据圣经，我们是按着神的形象被造的，被委任去管理其它一切受造物。创世纪1:27-28说：

神就照着自己的形像造人，乃是照着他的形像造男造女。神就赐福给他们，又对他们说：“要生养众多，遍满地面，治理这地；也要管理海里的鱼、空中的鸟，和地上各样行动的活物。

请注意，相对于地球，创造的故事强调了人。这种强调防止将人看成毫无意义或者宇宙的偶然的做法。上帝创造了人。因为上帝是他所创造一切合法的管辖者和当权者，他也是人合法的管辖者和当权者。

我知道我们大多数人不喜欢受别人的指使做事。有时有人指挥我们的时候我们会心里不舒服。但上帝恰恰有权做到这一点！因为神创造了我们，他对我们的生活有主张。他呼召我们在他的管辖之下生活，以显示他的形象，并向世人展示他自己的荣耀。他呼召我们跟他保持联结，顺服他的带领并爱他高于一切。

而好消息是，上帝是不是残忍或恶劣的管辖者。他是一个充满爱心和仁慈的管辖者，他统管着世界，他清楚什么是最适合他的受造物的。当撒旦在花园里诱惑亚当和夏娃的时候，他给他们呈现了一个谎言，说上帝不可能既是自己的权威，同时又是慈爱的。我们下周会讨论这个话题，但让我说清楚，我们不应该听信撒旦的谎言，以至于去相信神一定向我们隐瞒了好的东西。他创造了我们要在他的管辖之下生活，不管我们有时候会怎么想，在他的管辖之下生活是最好的选择。在他的管辖之下生活远比在我们自己或任何其他人的管辖之下生活要强得多，因为我们是不完全的，我们常常犯错。但上帝是完全的。

## D. 神是慈爱的

慈爱是神所要传达的属性之一，尤其是指着神无限与完全的爱，竟然临到无知的罪人身上。诗篇103:11-12说：“**天离地何等的高，他的慈爱向敬畏他的人，也是何等的大。东离西有多远，他叫我们的过犯，离我们也有多远。**”，而罗马书5:8则指出：“**惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死，神的爱就在此向我们显明了。**”慈爱也是属于神的良善与恩爱的一部份，正如诗篇36:6所说的：“**你的公义，好象高山，你的判断，如同深渊。耶和华阿，人民牲畜，你都救护。**”，还有诗篇145:8-9说：“**耶和华有恩惠、有怜悯、不轻易发怒、大有慈爱。耶和华善待万民，他的慈悲，覆庇他一切所造的。**”

我们通常会根据有形的好处和是否给自己带来顺利、成就自己的愿望来衡量神的慈爱，就像孩子总是希望父亲给他买礼物、帮助他做做不出的数学题一样。当然，这些的确是神慈爱的表达，但我们不应该只是在积极的环境中才确定神爱我们。我们经常是在人生的黑暗时期全然经历神的良善，神是在以更深的方式表达着他的慈爱，在哥林多后书12:9保罗提到另一种爱的表达：“**他对我说：‘我的恩典够你用的，因为我的能力是在人的软弱上显得完全。’**”神的爱不仅仅表现在我们是否得到自己想要的上面，在逆境中神同样爱我们，例如：

第一，神通过他向着我们的怜悯表达他的慈爱。在圣经中，提到怜悯时通常是以神关心某个正在承受痛苦的人为背景。我们经常看到，因为怜悯，耶稣动了慈心，医治他人（马可福音1:41“**耶稣动了慈心，就伸手摸他，说：‘我肯，你洁凈了吧！’**”）。耶稣医治了许多祈求他怜悯的人，因为这些人都意识到了自己的需要（马太福音9:27-29）。

第二，神透过他给我们带来安慰而表达祂的慈爱。记住，不是自以为义的法利赛人得到祝福，而是意识到自己有罪，并且连举目望天都不敢，只祈求神怜悯的罪人税吏得到祝福（路加福音18:9-14）。对于我们的不幸，神安慰我们，不是因为我们的功劳，而是因为神的慈爱。要记住通过耶稣的牺牲，所有接受耶稣为救主的人，在神眼里面都有宝贵的价值（哥林多后书5:21）。

第三，我们天父的慈爱也通过恩典表达，神不能因为他无限的慈悲和爱就忽视我们的罪，他选择替我们担当刑罚。通过耶稣的宝血，我们已经进入到神的恩典中。每天，我们应该提醒自己神向着我们丰盛的慈爱，并且常常献上感谢。

对许多人来说，他们认为世界上有苦难和罪恶存在足以否定神的慈爱，更能够进一步否定神的存在。2004年12月的印度洋海啸夺去了二十五万人的生命，一位记者因此写道：“如果神真的是神，那么他绝对不是良善的；如果他是良善的，那么他就绝对不是神。他不可能两者都是，尤其是在我们亲历印度洋的大灾难之后。”（2005年1月10日出版的*New York Observer*）英国著名作家路易斯指出，现代人拒绝相信上帝的理由，是基于一种要公平和正义的想法。我们认为，人不应该受痛苦、被隔离、被饿死、被压迫；但是如果神不存在，那么物竞天择的进化机制却依赖死亡、毁灭、弱肉强食等这些几位自然的现象。由此看来，不相信神存在的人有什么根据来批评这些事情是不公平又缺乏正义呢？如果你很肯定这个世界是不公不义又充满邪恶的，那么你必定根据一个在自然界之外（超自然）的标准来做出这个判断，而那个标准又是谁告诉你的呢？

# 圣经的权威性与自证

为什么我们相信神是万物的创造者？前面大家已经看到了——因为圣经是这样说的，我们相信圣经是上帝的启示，圣经是真的，所以既然圣经说神创造了天地，那么我们就相信神创造了天地，这就像如果你相信你的视觉和身体的感觉是真的，那么你现在就是坐在一张椅子上一样。

基督徒有两个预设立场，这两个预设立场是非常重要的、是讨论后面问题的前提。这两个预设立场是：（1）有一位神，祂是真神，祂是全能的也是有位格的；（2）这位神向我们说话、向我们启示祂自己。

有人会说，你这是在循环论证，我想说这这不是要进行循环论证。所有的世界观都是基于预设前提的，而且这样的预设前提还不止一个。譬如，对经验主义者来说，世界是一个关闭的盒子，我们只能知道我们可以接触到和经验到的事物，我们的经验和感官是我们认识世界的唯一途径。对于理性主义者来说，人都有本能的基本原则，这些基本原则是与生俱来的（或者因为灵魂居有先存性），例如几何法则，随后可以依据这些推理出其余知识。

对于福音派基督徒来说，我们必须有的预设前提是：神是存在的，神是不沉默的。神的存在和神的自我启示是圣经把真神与其他假神区别开来的重要标志。问题是，我们怎么知道圣经是神给祂百姓的蛮有权柄的话语呢？仅仅是用提摩太后书3:16来论证这一点吗？这节经文说：“**圣经都是神所默示的，于教训、督责、使人归正、教导人学义都是有益的，叫属神的人得以完全，预备行各样的善事。**”不，不仅仅是这两节经文，圣经作为满有权柄的神的话语这一真理贯穿了整本圣经，而不仅仅是在那一两处经文中而已。我可以例举一些证据，我并不是说这些证据可以证明圣经是神的启示，但是这些证据足以让各位思考圣经作为神的启示是大有可能的。

第一，预言实现。神在圣经中对人讲过他在将来要带来的变化。其中一些已经发生。其它还没有。例如，旧约中有关耶稣基督的第一次到来有300多个预言。毫无疑问这些都是神的预言，因为圣经手稿的日期早于基督的降生。这些不是事后而是事先写就的。

第二，圣经的统一。圣经由约40位作者在约1600年的时间里写成。这些人身份各异。摩西，是政治领导；约书亚，军队领导；大卫，牧羊人；所罗门，国王；阿莫斯，牧人和摘水果的；但以理，大臣；马太，税吏；路加，医生；保罗，拉比；彼得，渔夫；还有其他人等。圣经还是各种情况下写就的。它写于三个不同大洲：欧洲、亚洲和非洲。然而圣经的伟大主题在所有著述中都得以保存。圣经没有自相矛盾。如果不是神和圣灵监督圣经的写作，这一点根本不可能做到。

与此形成对比的是伊斯兰的古兰经。它是由一个人，济德伊本萨比特，在默罕默德的岳父阿布百克的指导下编撰而成。然后，在公元650年，一群阿拉伯学者拿出了一个统一版本，毁掉所有其它不同版本来保持古兰经的统一性。圣经从写作之时就是统一的。古兰经的统一是由人力编辑而成。

第三，圣经中对于其主要角色真实呈现，他们有错误有缺点。它没有像别的宗教那样把主要人物表现得很高大。读圣经时，我们意识到它描述的人物像我们一样会有问题做错事。使得圣经中人物伟大的是他们信神。大卫就是一个例子，他被描述为“**一个合神心意的人**”（撒母耳记上13:14）。然而，他通奸（撒母耳记下11:1-5）、杀人（撒母耳记下11:14-26）.这一信息本可以轻易在圣经中省略掉，但真神把它记下了。

第四，考古发现支持了圣经里记载的历史。尽管整个历史进程中很多非信徒试图找到考古证据来证伪圣经记载，可是他们失败了。要说说圣经不真实很容易。要证明它不真实就是另一回事了。事实上，没有人证明过。过去，每当圣经与当时“科学”理论有冲突时，都是后来证明圣经是对的，而那科学理论是错的。以赛亚书40:22是一个很好的例子。科学曾一直说地球是平的，但圣经说神“**神坐在地球大圈（圆穹）之上。**”

圣经称来自于神不能被理解为循环论证。可靠证人的见证——尤其是耶稣，还有旧约中的摩西、约书亚、大卫、但以理和尼希米，还有新约里的约翰和保罗--都证实了圣经的权威性和神启语言。看看以下章节：出埃及记14:1；利未记4:1；民数记4:1；申命记4:2,32:48；以赛亚书1:10，24；耶利米书1:11；耶利米书11:1-3；以西结书1:3；哥林多前书14:37；帖撒罗尼迦前书2:13；彼得后书1:16-21；约翰一书4:6。

令人感兴趣的还有犹太历史学家弗拉维奥﹒约瑟夫在公元一世纪的著述。约瑟夫记述的一些事件与圣经吻合。鉴于这些证据，基督徒全心接受圣经来自神（提摩太后书3:16），并且圣经的原稿是没有错误的。换句话说，我们不能自己决定圣经中哪部分我接受、哪部分我不能接受，我们也不能凭着自己来选择、或者根据所谓的“科学常识”来决定圣经中哪些是错误的、哪些是正确的，圣经既然是一本神写的书，那么我们就需要当作客观真理来完全地接受和相信，我们可能会在一些次要问题上产生不同的解释，但这些不同的解释是要在圣经本身的范围内进行处理的，而不是借助外在的权威来进行取舍。

# 神存在的线索

如果我们连上帝是否存在都不知道，我们怎能相信神的创造、神的统治、人与神的关系，以及圣经呢？虽然我们没有可以证明上帝存在的无可反驳的证据，但是许多人在许多地方看到了祂真实存在的线索，就好像是看到了上帝的指纹一样。哲学家普兰丁格相信，没有任何一种关于上帝存在的证据可以说服所有理性的人，但是他也相信至少有二三十个有关上帝存在的论点是合理的。如果您有时间去思想他所列出来的论点，你一定会看到一些论点是能够让你信服的、一些论点是对你没有说服力的。接下来我将提出他的一些论点来探讨，如果你想要知道更多，北京大学出版社2005年出版的《基督教信念的知识地位》有更加具体的深入探讨。

第一，宇宙的起源。为什么宇宙会存在，而不是不存在？为什么宇宙是这样存在而不是那样存在？支持大爆炸理论的科学家们——例如史蒂芬·霍金——相信，宇宙和时间本身有一个起始点，而在这个起始点之前，自然界是不存在的。如果我们假设这一理论是成立的，那么我们不禁要问，是什么原因使大爆炸发生呢？霍金也无法回答这个问题，他只能下结论说：

要说我们这样的宇宙是产生于大爆炸那样的事，有极多不可思议的地方，因此我认为宇宙的产生有很清楚的宗教含义。

他在别处进一步说：

我们很难解释为什么宇宙会这样开始，除非我们把它当作是上帝的作为，就是祂有意地要创造像我们这样的生物。

霍金不是基督徒，但是他提出的问题是很有意义的。如果我们的宇宙是因为大爆炸和生物进化的概率而形成的，那当然可能——只要时间足够久，但是也有另一种可能性，就是这个世界是被创造的，而不是偶然和恰好所构成的，而这种解释对下一个问题会带来更强有力的解释。

第二，自然的规律。所有合乎科学的、归纳的推理，都是建立在自然界规律性的前提之上。比如，今天的水和明天的水一样，都在相同条件下沸腾，今天的汽油和明天的汽油一样，都是可燃的。大多数人都认为这很正常，有啥好奇怪的，但是即便像休谟和罗素这样的非基督徒哲学家也无法理解。为什么我们可以假定自然界的规律性明天、后天、未来都可以持续下去？如果你说：“因为过去是这样的，所以将来也是这样的。”那么你其实是在做一个假设，你无法证明为什么一件事过去是这样的未来也是这样的。换句话说，科学无法证明不断持续的自然规律，我们都是在凭着信心接受自然有规律这个命题。

过去几十年中有很多学者指出，现代科学是从基督教文明中以其最能持久的形式兴起，因为基督教相信一位无所不能又有位格的上帝，他创造并且维持了一个有规律和秩序的宇宙。

第三，艺术的美丽。如果没有神，如果世上的一切都只是“原子偶然的聚合”（这是罗素的名言），那么我们的存在都只是一场意外，没有真实的目的，我们所谓的“美”都只是神经系统对某个特定信息的反应而已。但是在伟大的艺术和美面前，我们仍然会无法逃避地感受到生命真的是有意义的、真理和公义、永恒和爱，都是真实存在的。我们被“美”所挑起的那种渴望，是世上的任何东西都不能满足的，这难道不是一个线索，表示我们真正需要的真理、永恒、爱、公义，其实可能是有一个真实存在的吗？

我们就先讲到这里，再说一遍，我不能证明神的存在，因为我们作为人不能完全理解神，也不能用我们受造的、有限的感官去完全地观察神，但是有很多的线索在告诉我们神的存在是完全有可能的。

那么，今天我们看了上帝，人生二路的第一格。凭主的带领，我们下周谈论人。我们必须记住，我们的权威是神的话语，因此我非常鼓励你背诵我们在每一课所讲到的那节经文。这是你十分钟就能做到的事情。在周一把它记住，之后每天花一分钟重复一遍。启示录4:11，在您的讲义中所打印的，是我们的第一节经文。

【推荐阅读讲义上推荐的书名】

【有问题或想法吗？】

【祷告】

#  附录：传福音的信息是什么？

好消息的信息的开篇是神作为慈爱的管辖者和创造者-他创造了世界和人类。启示录4:11说：

我们的主，我们的　神，你是配得荣耀、尊贵、权柄的，因为你创造了万物，并且万物是因你的旨意被创造而有的。

神是配得荣耀尊贵权柄的。 他是慈爱的管辖者和创造者。

但是人类反叛，想自己做王。人类企图管理自己的生活。从本质上来说，人类企图将神赶下王的宝座。 罗马书3:10-12说：

就如经上所记：“没有义人，连一个也没有！没有明白的，没有寻求　神的；都是偏离正路，一同变为无用。没有行善的，连一个也没有！

但那又怎么样呢？我们都清楚“没有人是完全的” 以及 “是人都会犯错。” 这有什么大不了的？这又大又严重的事是神不会容忍人类永远不断反抗他。总有一天他要我们解释我们所做的一切。希伯来书9:27 说，“按着定命，人人都有一死，死后且有审判。”我们都将死去，我们都将面对上帝的审判，一个根据神的圣洁，他公义的性格和标准的审判。因此，反抗上帝的惩罚是死亡和地狱永恒的折磨。

神爱世人，甚至将他的独生子耶稣基督赐给他们，他降世为人，他过的是无人能比的完全的生活，因此他不该承受任何惩罚。耶稣基督被钉死在十字架上，承受了我们应得的惩罚，并提供了罪得赦免的机会。彼得前书 3:18说：

因基督也曾一次为罪受苦，就是义的代替不义的，为要引我们到　神面前。按着肉体说，他被治死；按着灵性说，他复活了。

神悦纳耶稣的死作为你我罪的代价。并使耶稣从死里复活，由此展示了他的认可。耶稣战胜了死亡，现在赋予我们新的生命。有一天，耶稣会再来审判世界。

腓立比书 2:9-11 说：

所以神将他升为至高，又赐给他那超乎万名之上的名，叫一切在天上的、地上的和地底下的，因耶稣的名无不屈膝，无不口称耶稣基督为主，使荣耀归与父神。

所以，上帝要求我们作出回应。只有两种生活方式。我们的方式，通过继续拒绝上帝为管辖者，并被定罪，或神的方式，悔改并相信，委身于基督作为我们的管辖者，并单单依靠耶稣的死和复活而得救。

朋友，这就是简而言之的福音信息，耶稣基督的好消息！这个好消息是基督徒给他周围失落的世界带来的具体信息。而在今天晚些时候和在未来几周内，我们将细看这个伟大的信息。